[Mizan Keadilan Tuhan [4

<"xml encoding="UTF-8?7>

oleh Isyraq

Mengapa Manusia diuji?

Telah Anda ketahui bahwa kita diciptakan untuk mengerjakan kebaikan yang dapat
mengantarkan kita dekat kepada Allah. Namun bagaimanakah cara untuk memastikan standar
kebaikan kita? Untuk memudahkan kita memahami mahkamah Allah, Dia telah menetapkan
suatu sistem ujian yang dapat menentukan kesempurnaan ataupun kecacatan rohani kita.
Allah berfirman dalam al-Qur'an: “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dari setetes
mani yang bercampur (dan) Kami hendak mengujinya (dengan perintah dan larangan). Karena
itu, Kami jadikan dia mendengar dan melihat. Sesungguhnya Kami telah menunjukkan jalan

(yang lurus) kepadanya; ada yang bersyukur dan ada pula yang kafir.” (Qs. Al-Insan [76]:3-4)

Ujian diberlakukan kepada setiap orang yang beriman atau kafir. Ujian di sini menegaskan
bahwa manusia tidak ditakdirkan bahwa ia termasuk penghuni surga atau neraka, tidak seperti
sebagian golongan Kristian dan sebagian besar kaum Muslimin yang beranggapan demikian.
Jika tempat kita di hari Kiamat telah ditentukan sebelumnya, lalu mengapa kita harus

diperintahkan untuk melakukan ini dan dilarang melakukan itu?

Mereka yang meyakini bahwa Allah telah menakdirkan sebelumnya perbuatan dan tujuan
pamungkas kita, maka mereka tidak dapat membenarkan teori ujian yang disebutkan pada
sebagian ayat al-Qur'an. Demikian juga mereka tidak dapat membenarkan keyakinannya
terhadap hari Kiamat. Mengapa harus ada hari Kiamat ketika segala sesuatunya telah
ditentukan sebelumnya? Pengadilan siapa yang akan dilangsungkan ketika seseorang hanya

melakukan apa yang dititahkan Tuhan kepadanya?

Lantaran kita meyakini bahwa Tuhan mengetahui segalanya, lalu mengapa Dia harus menguji

kita?



Ujian yang kita hadapi tidak bermaksud untuk menambah pengetahuan Tuhan. Meski Tuhan
mengetahui segalanya, masih dipandang perlu menguji manusia sehingga bentuk keadilan
Tuhan yang sebenarnya dan kasih Tuhan dapat menjelma pada hari Kiamat. Jika Tuhan
mengirim seseorang ke surga atau neraka berdasarkan pengetahuan-Nya tanpa meletakkan
mereka pada medan ujian atas iman dan perbuatan mereka, maka mereka yang dikirim ke
neraka memiliki hak untuk memprotes mengapa mereka dihukum mengingat mereka tidak
melakukan dosa dan mengapa sebagian orang dihadiahkan surge tanpa amal kebaikan? Jadi
untuk menegakkan prinsip keadilan, maka wajib bagi Tuhan untuk menguiji setiap orang

sebelum mengirim mereka surga atau neraka.

Kategori Ujian dan Cobaan

Ujian dan cobaan dapat dibagi menjadi dua kategori:

Pertama ujian dengan aturan syariah dan prinsip iman. Sebagaimana yang telah dijelaskan
sebelumnya, Tuhan mengutus nabi-nabi dengan syariah dan manusia diharapkan untuk

meyakini agama yang benar dengan tulus dan mentaati aturannya dengan penuh keyakinan.

Kategori kedua adalah kategori yang sedikit lebih sukar yaitu dengan cobaan. Allah Swt

berfirman:

Dan sungguh Kami akan berikan cobaan kepadamu dengan sedikit ketakutan, kelaparan,
kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan. Dan berikanlah berita gembira kepada orang-orang
yang sabar. (Yaitu), orang-orang yang apabila tertimpa musibah, mereka mengucapkan, “Inna

lillahi wa inna ilaihi raji'n (sesungguhnya kami adalah milik Allah dan kami akan kembali

kepada-Nya).” (Qs. Al-Baqgarah [2]:155)

Terdapat banyak bencana, peristiwa, banjir, gempa bumi, kebakaran, perampokan, perang,
huru-hara, wabah penyakit yang menimpa hidup manusia: Dengan semua ini kita berada dalam
altar dan medan ujian. Lalu bagaimana menyikapi semua ini? Apakah iman kita tetap tegar?
Apakah telah kita buktikan diri kita sebagai pilar untuk dapat meniupkan harapan kepada orang
lain? Apakah telah kita tunjukkan ketegaran dan kesabaran kita dalam menghadapi bencana

ini? Kebahagiaan kita yang abadi bergantung pada hasil dari ujian-ujian ini.



Penderitaan dapat dinisbatkan kepada satu atau lebih dari beberapa sebab di bawah ini:

1. Penderitaan kita merupakan akibat dari kelalaian atau kealpaan kita. Seseorang
menganggap enteng aturan kesehatan dan kemudian jatuh sakit. la sendiri yang menjadi
penyebab atas penderitaannya dan dalam hal ini sakitnya ia merupakan konsekuensi natural
dari kelalaiannya. Dalam istilah hukumnya, tiada dosa yang terjadi dalam perbuatan ini. Hal ini
merupakan kerugian bagi dirinya sendiri. Tiada orang lain yang terlibat dalam hal ini. la dapat,

jika mau, menyalahkan dirinya sendiri.

2.Sebab kedua dari penderitaan dapat terjadi karena pengaruh alam; penderitaan semacam ini
selalu dikatakan kepada kita sebagai “perbuatan Tuhan.” Gempa bumi, badai, prahara dan
kejadian-kejadian natural lainnya berada di luar control manusia dalam kategori ini. Kejadian
ini merupakan sebuah kemestian untuk menjalankan roda mesin dunia secara sistematis dan
terencana. Namun demikian, orang yang menderita dan daya ujinya dicoba dengan penderitaan

ini.

3.Sebab ketiga adalah penderitaan yang disebabkan oleh orang lain. Sebab ketiga ini
merupakan jenis penderitaan yang paling sulit. Seorang penguasa tiran, tetangga yang
mengganggu, anak yang membangkang, musuh yang tak berbelas kasih, bawahan yang kurang
disiplin, atasan pembual, pelanggan yang curang, mitra kerja yang menelikung, pasangan yang
menyiksa, hakim yang tidak fair merupakan contoh-contoh yang dapat diberikan dalam
masalah ini. Seseorang harus menderita seluruh masalah ini, suka atau tidak suka, terkadang

tanpa kesalahan yang dilakukan olehnya.

Alternatif Yang Ditawarkan?

Tuhan dapat membuat kita semua seperti malaikat, tanpa adanya kemerdekaan berkehendak
atau kekuasaan yang bersumber dari kita. Namun dalam kasus kebaikan manusia ia tidak akan
memiliki nilai sama sekali. Kebaikan itu merupakan kebaikan Tuhan dan atas rencana Tuhan,
Dia memberikan kekuasaan dan kehendak kepada kita untuk berbuat apa saja yang kita sukai,
lantaran hanya dengan itu kita patut mengemban tanggung jawab atas perbuatan baik dan
buruk kita. Dan hanya dengan perantara itu kita dapat merasakan bahwa apa yang kita peroleh

merupakan sesuatu yang berharga.



Lalu Tuhan memberikan kepada kita kehendak dan kekuasaan untuk berbuat sesuai dengan
apa yang kita sukai. Dan setelah penguasaan ini, kita diutus ke muka bumi ini untuk diuji.
Mencoba memvisualisasikannya dunia ini: Ada seorang raja yang tiran, mencoba menguasai
dunia dan mengenyahkan orang-orang yang cinta kepada Tuhan di muka bumi. Raja tersebut
bertentangan dengan aturan-aturan Tuhan untuk memerintah dengan adil dan penuh kasih.

Dengan menjadi raja ini, ia gagal menjalani ujiannya.

Di sisi lain adalah orang-orang yang cinta kepada Tuhan. Apa yang diharapkan dari mereka?
Mereka diharapkan untuk menjalani sebuah hidup yang bernilai dan mengajak orang untuk
mengikut mereka. Mereka merasa bahwa Tuhan mengharapkan mereka untuk mengingatkan
penguasa zalim mereka lantaran inilah satu-satunya jalan untuk menyelamatkannya dari
penderitaan abadi dan menyelamatkan para korbannya dari kezalimannya. Jika mereka
memilih untuk tidak turut campur, mereka juga akan gagal dalam menjalani ujiannya. Jika
mereka memilih untuk menjalankan perintah Tuhan mereka sejatinya menunaikan tugasnya

bagi diri mereka, kemanusiaan dan bagi Tuhan.

Apa yang kemungkinan akan terjadi, tidak keluar dari dua hal berikut ini: Apakah sang raja
menerima nasihat mereka, mendengarkan ceramah dan mengikuti mereka ke jalan Tuhan; atau
ia mengabaikan peringatan dan tidak bergeming dari kezalimannya. Jika ia mengikuti nasihat
dan kembali ke jalan Tuhan, maka hal itu merupakan kebaikan bagi setiap orang: Orang-orang
shaleh telah menunaikan tugas mereka dengan beramar makruf; dan sang raja menunaikan

tugasnya dengan menjalankan nasihat mereka. Seluruhnya menjalani ujian ini dengan berhasil.

Akan tetapi jika ia mengabaikan peringatan mereka dan hendak mengeyahkan mereka, maka ia
kehilangan kesempatan untuk mencapai kejayaan dan kesuksesan dalam ujian yang maha
penting ini. Namun apa yang harus dilakukan oleh orang-orang shaleh ini? Haruskah mereka
tunduk menyerah kepada raja yang tak mengenal Tuhan ini atau haruskah mereka melanjutkan
usahanya untuk memperbaiki raja tersebut? Jika mereka menyerah, kesuksesan yang mereka
capai sejauh ini akan berganti dengan kegagalan. Jika mereka tidak menyerah, mereka tidak
akan memiliki alternative kecuali menjalani hidup yang susah yang ditimpakan oleh penguasa

zalim tersebut.

Ringkasnya, dapat kita katakan bahwa, Pertama, setiap orang di dunia ini menjalani ujian;

Kedua, setiap orang menyiapkan sebuah kesempatan ujian bagi orang lain, sekaligus bagi



dirinya sendiri. Sebagai contoh, seorang usil mengganggu tetangganya, ia gagal dalam
ujiannya; namun pada saat yang sama ia menyediakan lahan bagi ujian orang lain juga. Jika
tetangganya mencoba untuk mengoreksi perilakunya dengan menunjukkan teladan yang baik,
dan dengan pendekatan persuasive, maka ia berhasil menjalani ujian yang ia hadapi, tanpa

peduli dengan apakah tetangannya yang usil itu merubah perilakunya atau tidak.

Bagaimanapun, atas alasan ini Islam berharap kepada kita untuk menunaikan tugas-tugas kita
terhadap orang lain tanpa memperdulikan apakah mereka menjalankan tugasnya atau tidak.
Lagi pula, selama kita menjalani ujian, kita ibarat seorang pelajar yang duduk di sebuah ruang
ujian. Tiada seorang pelajar pun yang rela merobek jawabannya lantaran pelajar yang lain tidak

menulis jawaban mereka pada ujian tersebut.

Namun mengapa kita harus menderita karena ulah orang lain?

Atau dengan nada lain: Mengapa kita harus nestapa karena kesalahan orang lain? Kita adalah
manusia biasa. Kita adalah manusia yang memiliki perasaan. Mengapa perasaan kita harus
diciderai hanya karena orang lain gagal dalam tugasnya? Sebagaimana juga, seseorang boleh
bertanya: “Mengapa kita harus menderita luka atau kehilangan nyawa atau harta benda, atau
bersedih dan berduka, akibat sebuah peristiwa yang disebut sebagai “perbuatan Tuhan” seperti

gempa bumi, halilintar dan amukan badai?

Seluruh pertanyaan ini akan memiliki relevansinya jika kematian di dunia ini merupakan akhir

dari kehidupan ini dan tiada hari pembalasan. Namun, kini, posisinya adalah sebagai berikut:

Terlepas dari seberapa besar penderitaan kita, kejadian-kejadian tersebut tidak berlangsung
lama. Kita memiliki pengetahuan yang pasti bahwa lambat atau cepat, seluruh musykilah ini
akan berakhir lantaran masa tinggal kita di dunia ini akan berakhir pada suatu hari dan kita
akan dikirim ke dunia yang lain yang abadi. Segera setelah kita berpindah dari dunia ini,
kesusahan dan masalah kita akan berakhir dengan syarat kita telah persiapkan diri kita untuk

hal tersebut.

Sesuai dengan keyakinan kita, Tuhan mengganjari manusia atas penderitaannya, apakah ia
Muslim atau non-Muslim. (Allamah Hilli, al-Babu ‘I Hadi ‘Ashar, hal. 52) Orang-orang yang

telah melakukan dosa menderita berupa azab di hari Kiamat. Dan mereka yang tidak



melakukan dosa, seperti para nabi dan imam, yaitu orang-oranya yang banyak menderita di
dunia ini akan mendapatkan ganjaran yang sangat tinggi berikut kehormatan dan kemuliaan

yang tinggi di hadirat Allah Swt.

Dalam pandangan Syiah, penderitaan di dunia ini ujung-ujungnya adalah membersihkan

manusia dari segala dosa, dan membawanya dekat kepada Allah Swt di hari kiamat.

Penderitaan; Peringatan atau Hukuman?

Di sini harus disebutkan bahwa terkadang penderitaan dan bencana yang datang bukan
merupakan ujian, melainkan sebagai sebuah peringatan bagi para pendosa atau hukuman atas

para pelanggar.

Contoh-contoh seperti peringatan dapat dijumpai dalam hadis Nabi Saw sebagai berikut:
“Tatkala Allah murka kepada seseorang [dan tidak ingin mengeyahkan mereka secara
keseluruhan], harga-harga melambung tinggi, jangka hidup semakin pendek, perniagaan tidak

membuahkan untung dan pepohonan tidak menghasilkan buah.”

Nabi Saw juga menjelaskan bahwa perzinaan ketika dipraktikkan secara terbuka akan
menambah jumlah kematian mendadak, menyebabkan petaka dan penyakit yang belum pernah
terdengar sebelumnya. Ketika manusia melakukan kecurangan pada timbangan, peringatan
datang kepada mereka berupa kelaparan, pengangguran dan penguasa zalim. Ketika orang-
orang kaya menahan zakat, kemiskinan akan menghantam kehidupan masyarakat. Imam ‘Ali
bin Abi Thalib bersabda: “Jika seluruh orang yang mampu membayar zakat, membayar zakat
mereka, maka tidak akan ada ditemukan seorang miskin di tengah masyarakat.” (al-Majlisi,
Biharu ‘I-Anwar, jil. 70 (pasal. 137, 138) hal-hal. 308-377) Contoh-contoh di atas ini
merupakan sebagian contoh bagaimana Tuhan memberikan peringatan kepada kita supaya

kita memperbaiki jalan dan cara kita menjalani kehidupan ini.

Dan contoh penderitaan sebagai hukuman dapat dijumpai pada kisah Firaun, Namrud, kaum
Luth, Su’aib, Nuh dan Shaleh. Kiranya pada tempatnya jika disebutkan di sini bahwa
malapetaka (seperti yang menimpa kaum Luth, Firaun dan Namrud) telah enyah dari
kehidupan kaum Muslimin sebagai penghormatan kepada Nabi Saw yang merupakan “rahmat

bagi semesta.” Namun penderitaan sebagai peringatan bagi kaum pelanggar tetap berlanjut.



Bagaimanapun, kita harus ingat bahwa Tuhan, dengan kasih dan rahmatnya, telah
menyembunyikan tujuan sejati sebuah penderitaan dari mata kita. Oleh karena itu, kita tidak
boleh mengatakan bahwa, misalnya, fulan menderita sebuah penyakit kronsi sebagai seorang
pendosa yang sedang menjalani hukuman. Mengapa? Lantaran boleh jadi ia merupakan
seorang yang baik yang sedang menjalani sebuah ujian berat untuk kebaikannya. Jadi kita
tidak boleh menilai seseorang atas tampilan lahiriyahnya yang sedang diuji dengan kekayaan
atau kemiskinan, keburutungan atau kemalangan, kekuatan fisik atau kelemahannya?

.Sebaliknya, kita harus konsentrasi pada perbaikan spiritual dan moral kita masing-masing



