
Hak anak

<"xml encoding="UTF-8?>

Oleh: AF Machtum

Secara ringkas, hak anak atas orang tua adalah sebagai berikut:

1. Diberi nama yang baik.

Ada orang yang memiliki nama yang bagus, mengandung makna yang dalam, dan mengenakan
sehingga orang-orang tertarik kepara pemiliknya seperti lebah tertarik kepada wangi bunga.

Ada orang yang namanya yang jelek, tidak bermakna, serta menyesakan dan menjijikan orang
yang mendengarnya. Jadi, nama seseorang memiliki pengaruh psikologis dan sosiologis yang

sangat besar.

Banyak anak yang gelisah dan tidak dapat tidur karena namanya jelek dan membuatnya diejek
dan dihina orang-orang di sekitarnya. Anak itu dibuat sengsara dan nelangsa oleh nama yang

melekat pada dirinya dengan erat, seperti tato yang sulit dihilangkan dari kulit.

Tentu saja ada orang-orang yang memiliki kepribadian yang kuat, yang hidupnya tidak
terpengaruh oleh namanya yang jelek. Orang ini mengubah namanya yang jelek dan

membuangnya seperti dokter bedah yang mahir membuang sel-sel kanker.

Islam, sebagai agama yang mempelopori proses perubahan budaya yang besar, tidak
mengabaikan masalah nama. Nabi saw melakukan pengubahan nama-nama yang jelek atau

bertentangan dengan akidah tauhid. Beliau menyatakan bahwa salah satu hak anak atas orang
tuanya adalah dipilihkan nama yang bagus.

:Rasulullah saw bersabda

( إن أول مَا ينحلُ أحَدكُم وَلده الاسْم الحَسَن فَلْيحْسِن أحدكُم اسْم ولدِهِ ) .



Sesungguhnya warisan pertama dari salah seorang di antara kalian kepada anaknya adalah“
nama yang baik. Karena itu, hendaklah ia memberi anaknya nama yang baik.”

Di dalam hadits lain, Nabi saw menjelaskan dimensi ukharawi yang menjadi konsekuensi suatu
:nama. Beliau bersabda

( اسْتحَسِنُوا أسْمَاءكُم ، فإنكم تدُْعَونَ بهَِا َومَ القِيَامَة : قُم يا فُلان ابن فُلان إلى نوُركِ ، وقُم يا فلان ابن فلان لا
نوُرَ لَك ) .

Perbaikilah nama-nama kalian, karena kalian akan dipanggil dengannya pada hari Kiamat.“
Wahai Fulan bin Fulan, berdirilah menuju cahayamu. Wahai Fulan bin Fulan, tidak ada cahaya

bagimu.”

Ilmu Psikologi belakangan ini telah mengungkap relasi yang erat antara seseorang dengan
nama dan panggilannya. Mereka memberi contoh dengan seseorang yang namanya “Susah”.

Terus menerus mengalirnya penamaan ini ke telinga dan kesadarannya akan mencetak akal
batinnya dengan pengertian tersebut dan membuat akhlak dan perilakunya menjadi susah.

Tidak diragukan lagi, ini adalah rahasia mengapa Rasulullah saw mengganti beberapa nama
orang yang namanya seperti contoh tersebut. Beliau mengganti nama Harb (Perang) dengan
Samah (Lembut). Jadi, ada bisikan terus menerus yang diberikan oleh nama kita dan sangat

mewarnai watak kita.

Nama bukan sekadar lafal yang ditulis dengan tinta di atas akte kelahiran. Nama adalah hak
alami bagi bayi yang menentukan identitasnya, dan jiwanya yang segar akan menyambut

kandungan namanya yang baik sebagaimana kelopak-kelopak bunga merekah di musim semi.

2. Diajari dan dididik.

Tidak diragukan lagi, tahun-tahun pertama dari umur seorang anak adalah fase terpenting
dalam hidupnya. Dengan dasar ini para ahli pendidikan menegaskan urgensi perhatian yang

lebih terhadap anak-anak dan pendidikan budi pekerti yang baik baginya.

Imam Ali, ketika menjelaskan pentingnya budi pekerti dan keunggulannya daripada yang lain,



:mengatakan

( خَْرُ مَا وَرثَ الآبَاءُ الأبْنَاءَ الأدَبَ ) .

Warisan yang terbaik dari orang tua bagi anak-anaknya adalah budi pekerti.”“

Imam Jafar ash-Shadiq memberikan penegasan tentang penyebab diutamakannya budi pekerti
:daripada harta. Dia mengatakan

( إن خَرَ مَا وَرث الآبَاءُ لأبنائهِِم الأدَبَ لا المَال ، فإن المالَ يَذهَبُ والأدَبُ يَبْقَى ) .

Warisan terbaik orang tua kepada anak-anak mereka adalah budi pekerti, dan bukannya harta,“
karena harta akan habis sedangkan budi pekerti tidak.”

Tema pendidikan budi pekerti bagi anak-anak telah mengambil tempat yang cukup luas dalam
keterangan-keterangan dari Ahlul Bait. Kita mendapati penegasan tentang kesegeraan untuk

mendidik anak sebelum hati mereka mengeras, karena anak seperti kertas putih yang
menerima segala garis dan gambaran yang dituliskan di atasnya.

:Imam Ali mengatakan kepada anaknya, Imam Hasan

( إنمَا قَلْبُ الحَدَث كالأرْضِ الخَاليَِة ، ما ألُقِيَ فِهَا مِنْ شَيءٍ قَبلْهُ ، فَبَادَرُْكَ بالأدَبِ قَبلَ أن يَقسُو قَلبُكَ ، ويَشْتغَلُ
لُبكَ ) .

Sesungguhnya hati anak seperti tanah kosong. Apa pun yang dilemparkan kepadanya, ia“
terima. Maka, aku bersegera mendidikmu sebelum hatimu mengeras dan nuranimu sibuk.”

Prinsip utama madrasah Ahlul Bait dalam mendidik dan mengajar anak-anak adalah sebagai
berikut:

Pertama, pendidikan anak tidak terbatas oleh kedua orang tua saja, melainkan tanggung jawab
sosial yang dipikul oleh seluruh anggota masyarakat. Tentang prinsip ini, Imam Jafar Shadiq

:mengatakan



( أيما ناشئ نشأ في قوم ثم لم يؤدب على مَعْصِيَة ، فإن الله عَز وجَل أول ما يعاقِبُهُم فيهِ أنْ يُنقِصَ مِنْ أرْزاَقِهِم )
.

Anak kecil mana saja yang tumbuh di suatu kaum lalu dia tidak dididik untuk meninggalkan“
maksiat, maka azab pertama yang akan diberikan Allah kepada mereka adalah Dia akan

mengurangi rezeki mereka.”

Dalam pandangan Ahlul Bait, individu-individu masyarakat, terutama anak-anak, harus dididik
dalam ketaatan, dan cenderung menetapkan bahwa tanggung jawab dalam hal ini tidak dipikul

oleh kedua orang tua saja, meskipun peran mereka adalah yang utama, melainkan meluas
hingga dipikul oleh semua orang, karena hukum sosial pada gilirannya berlaku pada semua

orang tanpa kecuali.

Kedua, memperhatikan umur anak adalah faktor yang sangat penting. Ada kebijakan
pendidikan khusus bagi setiap umum. Madrasah Ahlul Bait mendahului aliran-aliran

pendidikan modern dalam menetapkan konsep “penahapan” yang faidah dan gunanya
dibuktikan oleh eksperimen-eksperimen ilmiah.

Perlu diungkapkan di sini bahwa para imam secara umum mengadopsi konsep penahapan
hidup anak-anak menjadi tiga tahap. Pada setiap periode, anak membutuhkan perhatian, budi

pekerti, dan pengajaran khusus dari orang tua.

Hal ini kita simpulkan dari hadits-hadits yang ada tentang masalah ini. Sebagai bukti bahwa
mereka membuat tiga tahapan tersebut, berikut ini beberapa riwayat dari mereka.

:Imam Jafar Shadiq mengatakan

( دَع ابْنَكَ يَلعَبُ سَبْع سِنن ، ويُؤدبُ سَبع سِنن ، وألزمِْه نفسَكَ سَبْع سِنن ، فأن أفلح ، وإلا فإنه لا خَرَ فِيه ) .

Biarkan anakmu bermain selama 7 tahun, dididik selama 7 tahun, dan ikutkan dia pada dirimu“
selam 7 tahun. Jika berhasil, maka demikian. Jika tidak, maka sesungguhnya tidak ada

kebaikan pada dirinya.”

Periode pertama adalah periode bermain, periode kedua adalah periode pendidikan, dan



periode ketiga adalah periode tabbanni mubasyir pada anak, dan mengawasinya seperti
bayangannya.

Ketiga, tidak boleh berlebih-lebihan dalam memanjakan anak, menggunakan metode
pendidikan yang bersandar pada prinsip reward and punishment, dan tidak mendidik ketika

marah.

:Imam Ali mengatakan

( لا أدَبَ مَع غَضَبٍ ) .

Jangan mendidik ketika marah.”“

Sebab, kemarahan adalah kondisi yang menggerakkan emosi dan tidak mencerahkan akal.
Proses pendidikan pada kondisi ini tidak akan memberi hasil yang diinginkan, bahkan proses
ini membutuhkan terapi kesabaran, keuletan, dan kecanggihan seperti yang dibutuhkan oleh

penyakit-penyakit yang parah.

Anak-anak membutuhkan bimbingan rasional yang berkelanjutan agar ia mengetahui akibat
dari perbuatan-perbuatannya. Hal ini biasanya tidak terjadi ketika marah yang berasal dari

mendidih dan membaranya emosi. Tanpa bimbingan rasional yang berkelanjutan, proses
pendidikan tidak akan mewujudkan tujuan yang diharapkannya, tak ubahnya memukul besi

yang dingin.

Ada hak anak yang lain sebagai penyempurna haknya untuk mendapatkan budi pekerti, yaitu
hak pengajaran. Seperti budi pekerti, pengajaran juga merupakan pusaka yang agung. Ahlul

Bait memotivasi para orang tua untuk mewariskan ilmu kepada anak-anak mereka. Ilmu
adalah gudang harta berharga yang tidak akan habis, sedangkan harta dapat hilang atau dicuri.

:Karena itu, Imam Ali mengatakan

( لا كَنْزَ أنْفَع مِن العِلْمِ ) .

Tidak ada harta yang lebih berharga daripada ilmu.”“



Karena mempelajari ilmu pada masa kecil seperti memahat di batu, maka masa kecil harus
dimanfaatkan untuk memperoleh ilmu sebaik-baiknya berdasarkan program ilmiah yang

mengikuti prinsip prioritas, yaitu mendahulukan yang paling penting daripada yang penting,
apalagi kita hidup di masa revolusi ilmiah dan pengetahuan dan di era kecepatan dan

spesialisasi.

Ahlul Bait telah memberikan prioritas khusus pada pengajaran al-Quran, juga pengajaran
masalah-masalah halal dan haram, karena pengajaran ini memungkinkan anak menjadi muslim

yang melaksanakan kewajiban-kewajiban yang ditetapkan Allah SWT kepadanya.

Sebagai dalilnya, kita dapati salah satu wasiat Amirul Mukminin kepada anaknya, Imam al-
:Hasan

( ابِتدأُك بتِعَليمِ كَِاب اللهِ عز وَجَل وأويلهِ ، وشَرائعِِ الإسلامِ وأحْكَامِه ، وحَلالهِِ وحَرامِه ، لا أجَاوزُ ذَلكَ بكَِ إلى
غَره ) .

Aku memulai dengan mengajarkan Kitabullah dan takwilnya kepadamu, lalu syariat-syariat“
Islam, hukum-hukumnya, halal dan haramnya, dan aku tidak akan melewati hal itu pada

selainnya.”

Selain pentingnya mengajarkan anak-anak ilmu-ilmu agama seperti al-Quran dan fiqih, sunnah
Nabi saw menekankan juga urgensi mengajarkan anak-anak keterampilan praktis tertentu,

seperti menulis, renang, dan memanah.

:Nabi saw bersabda

بَاحَة ، والرمَايَة ، وأنْ لا َرزقَُه إلا طَيباً ) . ابة ، والسَِمَه الكالوَلَدِ عَلَى وَالدِِهِ أن يُعل حَق )

Hak anak atas ayahnya adalah diajarkan menulis, berenang, memanah, dan tidak diberi nafkah“
kecuali yang baik.”

Ada poin substansial yang menjadi poros perhatian para imam, yaitu krusialnya melindungi
akal anak-anak dari aliran dan sekte pemikiran menyimpang dengan cara mengajarkan mereka

ilmu-ilmu dan menunjukkan hadits-hadits Ahlul Bait kepada mereka yang berisi lautan ilmu



pengetahuan yang dalam.

:Tentang poin ini, Imam Ali berkata

( عَلمُوا صِبْيَانكَم من عِلْمِنَا ما يَنفَعُهم الله بهِ لا تغلبُ عَلَهم المرجِئة برأها ) .

Ajari anak-anakmu ilmu kami yang manfaat darinya pasti diberikan Allah kepada mereka agar“
Murjiah tidak mengalahkan mereka dengan pandangan-pandangannya.”

3. Diperlakukan dengan adil dan sama.

Membeda-bedakan anak, terutama antara anak laki-laki dengan perempuan, tak ubahnya
menabur benih-benih perselisihan antara saudara dan menggali jurang yang dalam di jalur

relasi persaudaraan di antara mereka.

Anak-anak sangat peka dan sensitif. Ketika ia merasakan ayahnya lebih memperhatikan
saudaranya, maka dadanya akan menggelembung oleh perasaan benci kepada saudarannya

tersebut.

Terkadang salah satu dari orang tua, atau kedua-duanya, mencintai atau mengasihi salah satu
anaknya lebih daripada anak-anak yang lain. Ini alamiah dan naluriah. Tapi, menampakkan hal

ini di hadapan anak-anak yang lain, mengutamakan anak tercinta dengan perhatian dan hadiah
yang melebihi yang lain, akan memperdalam rasa sedih dan nestapa pada anak yang lain dan

mengundang masa depan yang boleh jadi sangat suram.

Karena itu, komitmen pada keadilan dan persamaan antar anak tak ubahnya penangkal petir,
karena hal ini mencegah terjadinya celah sekecil apa pun dalam relasi antar anggota keluarga.

Jika tidak, maka akan mendorong munculnya perasaan cemburu dan dendam di antara
mereka.

Ada bukti-bukti yang menguatkan hal ini dari wasiat-wasiat Nabi saw, yang mengungkap hak
dan kewajiban antara orang tua dengan anak, yakni orang tua menanggung hak-hak anak

selama anak menanggung hak-hak orang tua.



:Nabi saw bersabda

( إن لَهُم عليك مِنَ الحَق أن تعدِلَ بينَهُم ، كما أن لكَ عَلهِم مِنَ الحَق أنْ يبروكَ ) .

Mereka memiliki hak atasmu, yaitu diperlakukan secara adil, sebagaimana engkau memiliki“
hak atas mereka, yaitu berbakti kepadamu.”

:Beliau juga bersabda

( اعدِلُوا بَن أولادِكُم في النحَل – أي : العطاء – كما تحبون أن يعدلوا بينكم في البرِ واللطف ) .

Adillah di antara anak-anakmu dalam memberi sebagaimana engkau ingin mereka berlaku“
adil dalam berbakti dan mengasihi.”

Di dalam hadits ini kita temukan perspektif terhadap kebenaran yang lebih luas dan dalam.
Yaitu, orang tua berhak menerima bakti dari anak-anaknya. Sebagai gantinya, mereka wajib

berlaku adil. Masing-masing harus memenuhi komitmennya.

:Kita dapat membuktikan dalamnya pandangan Nabi saw lewat sabdanya

( إن اللهَ تعَالى يُحِب أن تعَدِلوا بَنَ أولادِكُم حَتى في القُبَلِ ) .

Sesungguhnya Allah SWT mencintai keadilanmu pada anak-anakmu bahkan dalam“
mencium.”

Benar, prinsip umum bagi orang tua dalam memperlakukan anak menurut Islam adalah prinsip
ihsan (kebaikan), bukan prinsip keadilan. Karena itu, anak tidak dapat mengatakan, “Ayahku

tidak memberiku, maka aku tidak memberinya.” Atau, “Ayahku tidak menghormatiku, maka aku
tidak menghormatinya.” Sebab, ayah adalah sebab diberikannya kehidupan bagi anak. Ayah

adalah asal muasalnya.

Tapi, benar juga bahwa orang tua harus menerapkan prinsip keadilan dan persamaan dalam
perlakuan mereka terhadap anak-anak, bukan saja dalam masalah maknawiah seperti kasih

sayang dan ciuman, tapi juga dalam masalah material seperti pemberian.



:Nabi saw berwasiat kepada para orang tua

لتُ النسَاء ) . لاً أحَداً لَفَض ة ، فَلو كُنْتُ مُفضن أولادِكُم فِي العَطِيَسَاوُوا ب )

Samakan pemberian kepada anak-anakmu. Jika aku mau mengutamakan salah seorang dari“
”.mereka, aku pasti akan mengutamakan anak perempuan


