
Konsep Insan Kamil dalam Perspektif Ibnu Arabi

<"xml encoding="UTF-8?>

Biografi Ibn Arabi

Muhammad Ibn Ali bin Muhammad Ibn al-Arabi al-Hatimi yang dikenal dengan sebutan Ibn
Arabi dilahirkan di Murcia, Spanyol bagian tenggara pada tanggal 17 Ramadan 560 H/ 29 Juli
1165 M). Pada usia 8 tahun ia dibawa oleh orang tuanya ke Sevilla. Di sana ia belajar Alquran,
hadis, fikih dan tasawuf. Pada tahun 598 H / 1202 M ia berangkat ke Timur dan mengembara
di daerah-daerah dan kota-kota : Mesir, Makkah, Yerusalem, Aleppo, Asia kecil dan akhirnya

[menetap di Damaskus sampai akhir hayatnya pada 28 Rabiul Akhir 638 H / 1240 M.[1

Pengertian dan Hakikat Insan Kamil

Insan kamil ialah manusia yang sempurna dari segi wujud dan pengetahuannya.
Kesempurnaan dari segi wujudnya ialah karena dia merupakan manifestasi sempurna dari citra
Tuhan, yang pada dirinya tercermin nama-nama dan sifat Tuhan secara utuh. Adapun
kesempurnaan dari segi pengetahuannya ialah karena dia telah mencapai tingkat kesadaran

[tertinggi, yakni menyadari kesatuan esensinya dengan Tuhan, yang disebut makrifat.[2

Ibn Arabi memandang insan kamil sebagai wadah tajalli Tuhan yang paripurna. Pandangan
demikian didasarkan pada asumsi,  bahwa segenap wujud hanya mempunyai satu realitas.
Realitas tunggal itu adalah wujud mutlak yang bebas dari segenap pemikiran, hubungan, arah
dan waktu. Ia adalah esensi murni, tidak bernama, tidak bersifat dan tidak mempunyai relasi

[dengan sesuatu.[3

Kemudian, wujud mutlak itu ber-tajalli secara sempurna pada alam semesta yang serba ganda
ini. Tajalli tersebut terjadi bersamaan dengan penciptaan alam yang dilakukan oleh Tuhan

[dengan kodrat-Nya dari tidak ada menjadi ada (creatio ex nihilo).[4



Bagi para sufi, alam dunia adalah cermin dan sifat-sifat Tuhan dan nama-nama indah-Nya (al-
asmā’ al-husnā). Masing-masing tingkat eksistensi yaitu mineral, tumbuhan dan hewan
dipandang mencerminkan sifat-sifat tertentu Tuhan. Di tingkat mineral, misalnya, keindahan
Tuhan tercermin sampai batas tertentu, dalam batu-batuan atau logam mulia. Demikian juga
dalam dunia tumbuh-tumbuhan ribuan jenis bunga-bunga dengan aneka warnanya yang unik
dan  serasi  tidak  henti-hentinya  mengilhami  para  penyair  dengan  inspirasi  yang  sangat
mengesankan. Begitu pula, pesona yang diberikan oleh berbagai jenis hewan yang sangat
beraneka bentuk dan posturnya. Tetapi dari semua makhluk yang ada di alam dunia, tidak ada
yang bisa mencerminkan sifat-sifat Tuhan secara begitu lengkap kecuali manusia. Ini karena
manusia  sebagai  mikrokosmos yang terkandung di  dalamnya seluruh  unsur  kosmik,  bisa
mencerminkan seluruh sifat Ilahi dengan sempurna, ketika ia telah mencapai tingkat

[kesempurnaannya, yang disebut insan kamil, manusia sempurna, atau manusia universal.[5

Kesempurnaan insan kamil itu pada dasarnya disebabkan karena pada dirinya Tuhan ber-tajalli
secara sempurna melalui hakikat Muhammad (al-haqiqah al-Muhammadiyah). Hakikat
Muhammad (nur Muhammad) merupakan wadah tajalli Tuhan yang sempurna dan merupakan

 [makhluk yang paling pertama diciptakan oleh Tuhan.[6

Jadi, dari satu sisi, insan kamil merupakan wadah tajalli Tuhan yang paripurna, sementara
disisi lain, ia merupakan miniatur dari segenap jagad raya, karena pada dirinya terproyeksi
segenap realitas individual dari alam semesta, baik alam fisika maupun metafisika. Hati insan
kamil berpadanan dengan arasy Tuhan, “ke-Aku-an”nya sepadan dengan kursi Tuhan,
peringkat  rohaninya  dengan  sidratul  muntaha,  akalnya  dengan  pena  yang  tinggi,  jiwanya
dengan  lauh  mahfūz,  tabiatnya  dengan  elemen-elemen,  kemampuannya  dengan  hayūla,

 [tubuhnya dengan habā’ dan lain-lain.[7

Bani Adam secara potensial adalah insan kamil, meski hanya di kalangan para nabi dan wali
saja potensi itu menjadi aktual. Alquran surat al-Isra’: 70 menjelaskan

نْ خَلَقْنَا تفَْضِيْلاً رٍ مِمِْلْنَهُمْ عَلَى كَث بَتِ وَفَضيوَالْبَحْرِ وَرزَقَْنَهُمْ مِنَ الط مْنَا بَنيِْ ادََمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِى الْبََروَلَقَدْ كَر

:Artinya

Sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam. Kami angkut merekat di daratan dan“
lautan. Kami beri mereka rezeki dari yang baik-baik dan Kami lebihkan mereka dengan
kelebihan yang sempurna atas kebanyakan makhluk yang telah Kami ciptakan.” (Qs. al-Isra’:

[70).[8



Al-Jili membagi insan kamil atas tiga tingkatan. Tingkat pertama disebutnya sebagai tingkat
permulaan (al-bidāyah). Pada tingkat ini insan kamil mulai dapat merealisasikan asma dan
sifat-sifat Ilahi pada dirinya. Tingkat kedua adalah tingkat menengah (at-tawasut). Pada
tingkat ini insan kamil sebagai orbit kehalusan sifat kemanusiaan yang terkait dengan realitas
kasih Tuhan (al-haqāiq ar-rahmāniyah). Sementara itu, pengetahuan yang dimiliki oleh insan
kamil pada tingkat ini juga telah meningkat dari pengetahuan biasa, karena sebagian dari hal-
hal yang gaib telah dibukakan Tuhan kepadanya. Tingkat ketiga ialah tingkat terakhir (al-
khitām). Pada tingkat ini insan kamil telah dapat merealisasikan citra Tuhan secara utuh. Di
samping itu, ia pun telah dapat mengetahui rincian dari rahasia penciptaan takdir. Dengan

 [demikian pada insan kamil sering terjadi hal-hal yang luar biasa.[9

Akan tetapi, insan kamil yang muncul dalam setiap zaman, semenjak Adam a.s. tidak dapat
mencapai peringkat tertinggi, kecuali Nabi Muhammad saw. Alquran surat al-Ahzāb : 21

menjelaskan

لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيْ رسَُوْلِ اللهِ اسُْوَةٌ حَسَنَةٌ لمَِنْ كانََ َرْجُوااللهَ وَالَْوْمَ الاخَِرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثِْراً

:Artinya

Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi“
orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak menyebut

[Allah.” (Qs. al-Ahzāb: 21).[10

Jadi setiap manusia secara potensial merupakan citra Tuhan, pada insan kamil potensi itu
menjadi aktual, karena pada dirinya termanifestasi nama-nama dan sifat Tuhan. Tetapi citra itu
belum sempurna sampai ia menyadari kesatuan esensialnya dengan Tuhan. Setiap insan kamil

.adalah sufi, karena kesadaran seperti itu hanya bisa diperoleh di dalam tasawuf

Proses Munculnya Insan Kamil

Munculnya insan kamil dapat ditelusuri melalui dua sisi. Pertama melalui tahap-tahap tajalli
Tuhan pada alam sampai munculnya insan kamil. Kedua melalui maqamat (peringkat-
peringkat kerohanian) yang dicapai  oleh seseorang sampai pada kesadaran tertinggi  yang

.terdapat pada insan kamil

Tajalli Tuhan – dalam pandangan Ibn Arabi – mengambil dua bentuk: pertama tajalli gaib atau



tajalli  żāti  yang berbentuk penciptaan potensi,  dan kedua tajalli  syuhūdi  (penampakan diri
secara nyata), yang mengambil bentuk pertama, secara intrinsik hanya terjadi di dalam esensi
Tuhan tersendiri. Oleh karena itu, wujudnya tidak berbeda dengan esensi Tuhan itu sendiri
karena ia tidak lebih dari suatu proses ilmu Tuhan di dalam esensi-Nya sendiri, sedangkan
tajalli  dalam bentuk kedua ialah ketika potensi-potensi yang ada di dalam esensi mengambil

[bentuk aktual dalam berbagai fenomena alam semesta.[11

Tajalli żāti, menurut Ibn Arabi, terdiri dari dua martabat: pertama martabat ahadiyah dan kedua
martabat wahīdiyah. Pada martabat ahadiyah, Tuhan merupakan wujud tunggal lagi mutlak,
yang belum dihubungkan dengan kualitas  (sifat)  apapun,  sehingga ia  belum dikenal  oleh
siapapun. Esensi Tuhan pada peringkat ini, begitu kata Ibn Arabi, hanya merupakan totalitas
dari  potensi  (quwwah)  yang  berada  dalam  kabut  tipis  (al-‘amā’)  yakni  awan  tipis  yang
membatasi “langit” ahadiyah dan “bumi” keserbagandaan makhluk, yang identik dengan nafs

[ar-Rahmān (nafas  Tuhan yang Maha Pengasih).[12

Wujud Tuhan dalam martabat ahadiyah masih terlepas dari segala kualitas dan pluralitas
apapun:  tidak  terkait  dengan  sifat,  nama,  rupa  (rasm),  ruang,  waktu,  syarat,  sebab  dan
sebagainya. Ia betul-betul transenden atas segala-galanya. Di dalam transendensi-Nya itu, ia
ingin dikenal oleh yang selain dari diri-Nya, maka diciptakan-Nya makhluk. Dari martabat
ahadiyah tajalli Tuhan akan berlanjut pada martabat-martabat di bawahnya sampai pada

[martabat dimana Tuhan dapat dikenal oleh makhluk.[13

Pada martabat wahidiyah Tuhan memanifestasikan diri-Nya secara ilahiah yang unik di luar
batas ruang dan waktu dalam citra sifat-sifat-Nya. Sifat-sifat tersebut terjelma dalam asma
Tuhan. Sifat-sifat dan asma itu merupakan satu kesatuan dengan hakikat alam semesta yang
berupa entitas-entitas laten (‘a’yān sābitah). Bila sifat-sifat dan nama-nama itu dipandang dari
aspek ketuhanan, ia disebut asma’ ilāhiyah (nama-nama ketuhanan), bila dipandang dari aspek
kealaman (makhluk), ia disebut asma’ kiyāniyah (nama-nama kealaman). Aspek kedua, meski
dipandang satu dengan aspek pertama, ia juga merupakan tajalli dari aspek pertama, karena
pada asma’ kiyāniyah itu asma Tuhan mengambil bentuk entitas (‘ain). Oleh karena itu, setiap
kali asma ilahi muncul, ia senantiasa berpasangan dengan asma’ kiyāniyah sebagai wadah

tajalli-nya.[14] Ibn Arabi menjelaskan

ى الْهَبَاءُ ثمُ انِهُ سُبْحَانهَُ تجََلى بنُِوْرهِِ الَِى ذَلكَِ َُسَةِ حَقِيْقَةٌ تس لْكَ الاِراَدَةِ الْمُقَدِ ْا ارَاَدَ وُجُوْدَالْعَالَمِ انْفَعَلَ عَن فَلَم
ةِ فَقَبلَِ مِنْهُ تعََالَى كُل شَْئٍ فِى لاحَِي ةِ وَالص هُ فِيْهِ باِلْقُووَالْعَالَمُ كُل وْلىَ الْكُلَُوْنهَُ اصَْحَابُ الافَْكَارِ الْه الْهَبَاءِ وَيُسَم
راَجِ وَعَلَى قَدْرِ قُرْبهِِ مِنْ ذَلكَِ النوْرِ يَسْتدَ ضَوْءُهُ قْبلُِ زوََايَاالْبَيْتِ نوُْراَ لسَ هِ وَاسْتعِْدَادِهِ كَمَاِ ذَلكَِ الْهَبَاءِ عَلَى حَسْبِ قُو



دٍ صَلى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلمَ فَكَانَ وُجُوْدُهُ مِنْ ذَلكَِ النوْرِ حَقِيْقَةٌ مُحَم ِوَقَبُوْلُهُ فَلَمْ يَكُنْ اقَْربَُ الَِيْهِ قُبُوْلاً فِى ذَلكَِ الْهَبَاءِ الا
ةِ يوَمِنَ الْهَبَاءِ وَمِنَ الْحَقِيْقَةِ الُكُل يَِالاِل

Tatkala (Allah) menghendaki adanya alam terjadilah dari iradat suci itu suatu hakikat yang“
disebut habâ’ (materi prima). Kemudian Allah subhanahu ber-tajalli dengan nur-Nya pada
habâ’ itu, yang oleh ahli pikir disebut al-hayûla al-kull (materi universal), yang alam semesta ini
secara potensial dan serasi berada di dalamnya. Segala sesuatu dalam habâ’ itu menerima
(nur) Allah menurut potensi dan kesediaannya masing-masing, seperti sudut-sudut sebuah
rumah menerima sinar lampu, yang lebih dekat kepada nur itu lebih terang dan lebih banyak
menerimanya. Tiada yang lebih banyak menerimanya di dalam habâ’ itu daripada hakikat

[Muhammad s.a.w., yang wujudnya dari nur ilahi itu, dari habâ’ dan dari realitas universal.”[15

 

Adapun yang pertama kali muncul pada tajalli syuhudi ialah al-jism al-kulli (jasad universal)
sebagai penampakan lahir dari nama Tuhan az-Zāhir (Yang Maha Nyata). Kemudian “jasad
universal” tersebut mengambil bentuk asy-syakl al-kulli (bentuk universal) sebagai efek dari
tajalli Tuhan dengan nama-Nya al-Hakīm (Yang Maha Bijaksana). Selanjutnya Tuhan dengan
nama-Nya al-Muhīth (Yang Maha Melingkupi), asy-Syakūr (Yang Maha Melipatgandakan
pahala), al-Gāni (Yang Maha Kaya) dan Al-Muqtadir (Yang Maha Memberi Kekuasaan)
masing-masing menampakkan diri pada arasy (singgasana) Tuhan, kursi, falak al-būrūj (falak
bintang-bintang), dan falak al-manāzil (falak berorbit). Setelah falak al-manāzil, secara
berturut-turut muncul langit pertama hingga langit keenam dan langit dunia. Kemudian muncul
pula eter, api, udara, air, tanah, mineral, tumbuh-tumbuhan, hewan, malaikat, jin, manusia dan
insan kamil. Masing-masing merupakan tajalli dari nama-nama Tuhan: ar-Rabb (Yang Maha
Mengatur), al-Alīm (Yang Maha Mengetahui), al-Qāhir (Yang Maha Perkasa), an-Nūr (yang
bersinar), al-Musawwir (yang membentuk rupa), al-Muhsī (yang mencatat), al-matīn (Yang
Maha Kokoh), al-Qābid (yang membatasi), al-Hayy (Yang Maha Hidup), al –Muhyī (Yang
Menghidupkan), al-Mumīt (Yang Mematikan), al-Azīz (Yang Maha Mulia), ar-Razzāq (Yang
Memberi rezki), al-Mużill (Yang Menghina), al-Qawī (Yang Maha Kuat), al-Latīf (Yang Maha
Halus), al-Jāmi’ (Yang Menghimpunkan), Rāfi’ ad-Darajāt (Yang Maha tinggi derajatnya). Pada
peringkat insan kamil itu sempurnalah tajalli Tuhan pada makhluk, karena pada insan kamil

[telah termanifestasi segenap sifat dan asma-Nya.[16

Dari pembahasan di atas kelihatan bahwa hubungan antara tajalli bentuk pertama dan yang
sesudahnya merupakan suatu bentuk peralihan dari sesuatu yang potensial kepada yang aktual



dan  ini  terjadi  secara  abadi,  karena  tajalli  ilahi  tidak  pernah  berhenti  pada  suatu  batas
perhentian. Tujuannya ialah agar Tuhan dapat dikenal lewat nama-nama dan sifat-sifat-Nya
pada alam semesta. Akan tetapi alam semesta ini berada dalam wujud yang terpecah-pecah,
sehingga tidak dapat menampung citra Tuhan secara utuh, hanya pada manusia citra Tuhan
dapat tergambar secara sempurna, yaitu pada insan kamil. Martabat insan kamil ini baru dapat
dicapai setelah melalui beberapa maqâm (tingkat-tingkat kerohanian, jamaknya: maqāmāt).
Dalam perjalanan melalui tingkat-tingkat kerohanian itu sufi akan mengalami beberapa

 [keadaan batin (hāl, jamaknya: ahwāl).[17

Maqāmāt adalah tahap-tahap perjalanan spiritual yang dengan gigih diusahakan oleh para sufi
untuk memperolehnya. Perjuangan ini pada hakikatnya merupakan perjuangan spiritual yang
panjang dan melelahkan untuk melawan hawa nafsu, termasuk ego manusia yang dipandang
berhala terbesar dan karena itu kendala menuju Tuhan. Kerasnya perjuangan spiritual ini
misalnya dapat dilihat dari kenyataan bahwa seorang sufi kadang memerlukan waktu puluhan
tahun hanya untuk bergeser dari satu stasiun ke stasiun lainnya. Sedangkan “ahwāl” sering
diperoleh secara spontan sebagai hadiah dari Tuhan. Di antara ahwāl yang sering disebut
adalah takut, syukur, rendah hati, takwa, ikhlas, gembira. Meskipun ada perdebatan di antara
para penulis tasawuf, namun kebanyakan mereka mengatakan bahwa ahwāl dialami secara
spontan, berlangsung sebentar dan diperoleh tidak berdasarkan usaha sadar dan perjuangan
keras seperti halnya maqāmāt, melainkan sebagai hadiah berupa kilatan-kilatan ilahi (Divine

[Flashes), yang biasa disebut “lama’at.”[18

قال بروى احمد طبانه فى مقدمة احياء علوم الدن للغزالى : (ربع المنجيات) فى ابواب الخوف والرجاء والصبر
والشكر والفقر والزهد والتوحيد والتوكل والمحبة والشوق والانس والرضا

 

Barwa Ahmad Tabanah berkata dalam Muqadimah Ihyā’ Ulumudin karya al-Ghazali:
“Seperempat bagian yang menyelamatkan (maqāmāt) dalam bab khauf (takut), rajā’ (berharap),

[sabar, syukur, kefakiran, zuhud, tauhid, tawakal, cinta, rindu, mesra, dan rida.[19

Al-Kalabadzi menyebutkan 10 maqāmāt yaitu: tobat, zuhud, sabar, kefakiran, rendah hati,
tawakal, rida, cinta dan makrifat.[20] Tahap-tahap puncak yang dicapai oleh sufi dalam
perjalanan spiritualnya itu ialah ketika ia mencapai maqām makrifat dan mahabbah. Makrifat
dimulai dengan mengenal dan menyadari jati diri. Dengan mengenal dan menyadari jati diri,
niscaya sufi akan kenal dan sadar terhadap Tuhannya. Kesadaran akan eksistensi Tuhan



berarti mengenal Tuhan sebagai wujud hakiki yang mutlak, sedangkan wujud yang selain-Nya
adalah wujud bayangan yang bersifat nisbi. Wujud bayangan, sebenarnya hanya image belaka,

[sehingga yang benar-benar ada ialah wujud Tuhan.[21

Setelah menempuh segala maqām sampailah sufi kepada keadaan fanā’ dan baqā’. Dalam
keadaan demikian, insan kembali kepada wujud asalnya, yakni wujud mutlak. Fanā’ adalah
sirnanya kesadaran manusia terhadap segala alam fenomena, dan bahkan terhadap nama-
nama dan sifat-sifat Tuhan (fanā’ ‘an sifāt al-haqq), sehingga yang betul-betul ada secara
hakiki dan abadi (baqā’) di dalam kesadarannya ialah wujud mutlak. Untuk sampai kepada
keadaan  demikian,  sufi  secara  gradual,  harus  menempuh  enam  tingkat  fanā’  yang

:mendahuluinya,  yaitu

Fanā’ ‘an al-Mukhālafāt (sirna dari segala dosa). Pada tahap ini sufi memandang bahwa      .1
semua tindakan yang bertentangan dengan kaidah moral sebenarnya berasal dari Tuhan juga.
Dengan demikian, ia mulai mengarah kepada wujud tunggal yang menjadi sumber segala-
galanya. Dalam tahap ini sufi berada dalam hadrah an-nūr al-mahd (hadirat cahaya murni).
Jika seseorang masih memandang tindakannya sebagai miliknya yang hakiki, ini menandakan

.(ia masih berada pada hadrah az-zulmah al-mahd (hadirat kegelapan murni

Fanā’ ‘an af’āl al-‘ibād (sirna dari tindakan-tindakan hamba). Pada tahap sufi menyadari      .2
bahwa segala tindakan manusia pada hakikatnya dikendalikan oleh Tuhan dari balik tabir alam
semesta. Dengan demikian sufi menyadari adanya “satu agen mutlak” dalam alam ini, yakni

.Tuhan

Fanā’ ‘an sifāt al-makhlūqīn (sirna dari sifat-sifat makhluk). Pada tahap ini sufi menyadari      .3
bahwa segala atribut dan kualitas wujud mumkin (contingent) tidak lain adalah milik Allah.
Dengan demikian, sufi menghayati segala sesuatu dengan kesadaran ketuhanan, ia melihat

.dengan penglihatan Tuhan, mendengar dengan pendengaran Tuhan, dan seterusnya

Fanā’ ‘an kull az-zāt (sirna dari personalitas diri). Pada tahap ini sufi menyadari non-       .4
eksistensi dirinya, sehingga yang benar-benar ada di balik dirinya ialah zat yang tidak bisa sirna

.selama-lamanya

Fanā’ ‘an kull al-‘alam (sirna dari segenap alam). Pada tahap ini sufi menyadari bahwa      .5
segenap aspek alam fenomenal ini pada hakikatnya hanya khayal, yang benar-benar ada hanya

.realitas yang mendasari fenomena



Fanā’ ‘an kull mā siwā ‘l-lāh (sirna dari segala sesuatu yang selain Allah). Pada tahap ini      .6
[sufi menyadari bahwa zat yang betul-betul ada hanya zat Allah.[22

Ketika sufi mencapai fanā’ tahap keenam ia menyadari bahwa yang benar-benar ada adalah
wujud  mutlak  yang  mujarrad  dari  segenap  kualitas  nama  dan  sifat  seperti  permulaan
keberadaan-Nya. Inilah perjalanan panjang sufi menuju ke asal. Kesadaran puncak mistis

.seperti  inilah  yang  dicapai  insan  kamil

Kedudukan Insan Kamil

Insan kamil jika dilihat dari segi fisik biologisnya tidak berbeda dengan manusia lainnya.
Namun dari segi mental spiritual ia memiliki kualitas-kualitas yang jauh lebih tinggi dan
sempurna dibanding manusia lain. Karena kualitas dan kesempurnaan itulah Tuhan
menjadikan insan kamil sebagai khalifah-Nya. Yang dimaksud dengan khalifah bukan semata-
mata jabatan pemerintahan lahir dalam suatu wilayah negara (al-khilāfah az-zāhiriyyah) tetapi
lebih dikhususkan pada khalifah sebagai wakil Allah (al-khilāfah al-ma’nawiyyah)  dengan

.manifestasi nama-nama dan sifat-Nya sehingga kenyataan adanya Tuhan terlihat padanya

Dalam pandangan Ibn  ‘Arabi, kedua bentuk khalifah diatas sama-sama mempunyai urgensi
dalam eternalisasi eksistensi alam semesta. Namun demikian, khilāfah ma’nawiyyah
menempati posisi paling asasi. Di satu sisi, ia merupakan fokus kesadaran diri Tuhan,
sementara disisi lain, ia merupakan sebab muncul dan lestarinya alam semesta. Posisi
demikian berlainan dengan khilāfah zāhiriyyah, yang fungsinya tidak lebih dari melestarikan
masyarakat dan negara, dengan menciptakan keadilan, ketentraman, dan kemakmuran dalam
masyarakat. Dengan demikian, tugas khilāfah zāhiriyyah ini merupakan penunjang tugas
khilāfah ma’nawiyyah. Ini bukan berarti khilāfah zāhiriyyah tersebut dapat diabaikan, karena

[tanpa dia niscaya akan terjadi kegoncangan pada khilāfah ma’nawiyyah.[23

Kedudukan khalifah pertama kali ditempati oleh Adam a.s. karena pada dirinya termanifestasi
nama-nama dan sifat Tuhan. Bahkan jabatan yang diduduki oleh Adam a.s. itu (sebenarnya)

.tidak terlepas dari rekayasa Tuhan, seperti disebutkan dalam Alquran surat al-Baqarah: 30

مَاءِ ج وَنحَْنُ هَا وَيَسْفِكُ الدِْهَا مَنْ يُفْسِدَ فِْيْ جَاعِلٌ فِى اْلارَْضِ خَليِْفَةًً قلى قالَُوْا اتَجَْعَل فِكَ للِْمَلائَكَِةِ انَوَاذِْقَالَ رب
سُ لَكَ قلى قَالَ انِيْ اعَْلَمُ مَالاَ تعَْلَمُوْنَ حُ بحَِمْدِكَ وَنقَُدنسَُب



:Artinya

Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: “Sesunggguhnya Aku hendak“
menjadikan khalifah di muka bumi.” Mereka berkata: “Mengapa Engkau hendak menjadikan
(khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah,
padahal kami senantiasa bertasbih dan memuji Engkau dan mensucikan Engkau? “Tuhan
berfirman: “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (Qs. al- Baqarah:

[30).[24

Jadi, keunggulan Adam a.s. yang menyebabkan ia diangkat oleh Tuhan sebagai khalifah di sini
bukan karena kesalehannya, tetapi karena dirinya dapat memanifestasikan asma dan sifat-
sifat Tuhan. Diakui bahwa malaikat adalah makhluk Tuhan yang senantiasa berada dalam
kesalehan, tetapi ia tidak dapat menyandang jabatan khalifah, karena dirinya tidak mampu
menerima tajalli ilahi secara sempurna, ia hanya dapat memanifestasikan salah satu dari sifat
dasar Tuhan: sifat jamāl (maha indah) ataupun sifat jalāl (maha perkasa). Hal demikian
berlainan dengan Adam a.s., pada diri Adam termanifestasi sifat-sifat jamāl, seperti kasih
sayang, santun dan pemurah; dan juga sifat jalāl, seperti perkasa, menjatuhkan hukuman atas
yang bersalah, dan bangga. Oleh sebab itu ketika Tuhan memerintahkan segenap malaikat
bersujud kepada Adam, maka semuanya bersujud kecuali Iblis. Ia menolak untuk melakukan
sujud karena kesombongannya, sehingga ia termasuk golongan kafir.[25] Alasan iblis tidak
mau sujud karena ia merasa dirinya lebih baik daripada Adam, ia dijadikan dari api sedangkan

[Adam dari tanah.[26

Iblis, kata Ibn ‘Arabi, adalah suatu makhluk yang paling banyak dipengaruhi oleh daya ilusi (al-
quwah al-wahmiyah), sehingga ia terhalang dari kebenaran karena daya ilusi tersebut. Maka
ketika mendapat perintah dari Tuhan agar melakukan sujud kepada Adam, ia tidak
mematuhinya. Iblis disebut juga jin, yakni suatu kelompok alam gaib yang rendah (al-malākūt
as-sufliyah),  yang  pada  mulanya  hidup  bersama-sama  malaikat-malaikat  langit  yang  suci,
tetapi tidak dapat mencapai kebenaran mutlak karena terhalang oleh kebenaran nisbi, maka ia

[pun termasuk golongan kafir.[27

Di sisi lain, insan kamil dipandang sebagai orang yang mendapat pengetahuan esoterik yang
dikenal  dengan  pengetahuan  rahasia  (‘ilm  al-asrār),  ilmu  ladunni  atau  pengetahuan  gaib.
Pengetahuan esoterik, pada dasarnya identik dengan pengetahuan Tuhan sendiri. Oleh karena
itu orang yang bisa mencapainya hanyalah orang yang telah menyadari kesatuan esensialnya
dengan Tuhan, dalam hal fanā’ dan baqā’. Jika seseorang telah dapat mengosongkan aql dan



qalbnya dari egoisme, keakuan, keangkuhan, dengan keikhlasan total dan kemudian berusaha
keras, dengan menyiapkan diri menjadi murid memohon Allah mengajarkan kepadanya
kebenaran, dan dengan aktif ia mengikuti aql dan qalbnya merangkaikan berbagai realitas yang
hadir dalam berbagai dimensinya, maka Tuhan hadir membukakan pintu kebenaran dan ia
masuk ke dalamnya,  memasuki  kebenaran itu,  dan ketika ia keluar,  maka ia menjadi  dan
menyatu dengan kebenaran yang telah dimasukinya.[28] Pengetahuan esoterik adalah karunia

.((mawhibat) dari Tuhan, setelah seseorang menempuh penyucian diri (tazkiyah an-nafs

Insan kamil juga dipandang sebagai wali tertinggi, atau disebut juga qutb (poros). Dalam
struktur hierarki spiritual sufi, quthb adalah pemegang pimpinan tertinggi dari para wali. Ia
hanya satu orang dalam setiap zaman. Qutb bisa pula disebut gaws (penolong), yang termasuk
orang yang paling dekat dengan Tuhan, quthb dikitari oleh dua orang imam yang bertugas
sebagai wazirnya. Di samping itu, ada pula empat orang awtād (pilar-pilar), yang bertugas
sebagai penjaga empat penjuru bumi, masing-masing dari empat orang awtād itu berdomisili
di arah timur, barat, utara, dan selatan dari ka’bah. Selain itu, terdapat tujuh orang abdāl
(pengganti-pengganti),  yang  bertugas  mengurus  tujuh  benua;  dua  belas  orang  nuqabā’
(pemimpin-pemimpin), yang mengatur perjalanan dua belas bintang; dan masih ada delapan
orang nujabā’ (orang-orang yang mulia), hawāriyūn (para penolong), dan rajābiyūn (wali-wali

[yang hanya muncul pada bulan Rajab).[29

Dari kajian di atas dapat dipahami bahwa insan kamil adalah wadah tajalli Tuhan yang
berkedudukan sebagai khalifah dan sebagai wali tertinggi (qutb). Sebagai wadah tajalli Tuhan
ia merupakan sebab tercipta dan lestarinya alam, dalam kedudukannya sebagai khalifah ia
adalah wakil Tuhan di muka bumi untuk memanifestasikan kemakmuran, keadilan, dan
kedamaian, dan dalam kedudukannya sebagai quthb, ia adalah sumber pengetahuan esoterik

.yang tidak pernah kering

Kedudukan Norma dalam Insan Kamil

Taklif syarak merupakan norma-norma keagamaan untuk menata kehidupan manusia dalam
hubungannya dengan Tuhan, sesamanya dan dengan makhluk lain. Kalau aturan-aturan ini
dilanggar  atau  tidak  dilaksanakan sebagaimana mestinya  niscaya  akan  terjadi  kekacauan
dalam kehidupan manusia. Pada aspek aksiologis, Tuhan merupakan wujud yang maha baik,
yang menyukai kebaikan, dan ingin menyebarkan kebaikan. Karena itu, ia memanifestasikan



diri-Nya dengan norma, hukum, atau wahyu. Jadi wahyu juga merupakan salah satu wadah
tajalli-Nya. Dengan demikian, bisa disimpulkan bahwa syariat yang merupakan aktualisasi dari

[wahyu itu mengandung nilai-nilai keilahian.[30

Untuk mencapai martabat insan kamil, sufi harus mematuhi aturan-aturan formal keagamaan,
yang bersumber dari kitab suci Alquran dan sunnah Nabi Muhammad saw. Pengetahuan dan
tindakan yang tidak didukung oleh kitab suci dan sunnah Nabi saw. merupakan pengetahuan
dan tindakan yang tidak dapat dipertanggung jawabkan kebenarannya, bahkan menyesatkan.
Oleh sebab itu, jika seseorang memperoleh ilham, dia harus mempertimbangkannya lebih
dahulu atas kriteria kandungan Alquran dan sunnah; jika ilham yang diperolehnya itu sesuai
dengan kandungan Alquran dan sunnah, menandakan ilham yang didapatnya itu datang dari
Allah dan dia boleh melaksanakannya; tetapi kalau ilham itu tidak sesuai dengan kandungan
Alquran dan sunnah dia tidak boleh mengamalkannya, karena boleh jadi ilham yang demikian

[bersumber dari bisikan iblis yang menyusup ke dalam lubuk hatinya.[31

Semakin tinggi martabat spiritual sufi bertambah sulit pula jalan yang ditempuh dalam
suluknya. Jalan berliku menanjak, petir menyambar, hujan mengguyur dalam gelap gulita
malam sementara tujuan belum tercapai ditambah godaan setan dari yang kasar sampai yang
halus menghanyutkan, sufi yang sudah kebal dengan rayuan setan kelas teri tentu diburu oleh
setan kelas kakap bahkan the big bos juga turun tangan. Dikisahkan pada suatu ketika Syekh
Abd al-Qadir al-Jilāny melihat cahaya terang, di dalamnya terdapat penampakan yang
memanggil: “Hai Abd al-Qadir, aku tuhanmu, aku halalkan untukmu segala yang diharamkan!
Dia menjawab: “Aku berlindung dengan Allah dari setan yang dirajam, pergilah hai terkutuk!
Padamlah cahaya terang itu, setan yang mengaku tuhan itu berkata: “Engkau telah selamat
dariku dengan hukum Tuhanmu dan kepahamanmu dalam mempertahankan martabat
spiritual. Padahal aku telah menyesatkan tujuh puluh ahli suluk dengan metode ini. “Dia
menjawab: “hanya milik Tuhanku segala keutamaan dan anugerah.” Syekh ditanya: “Dengan
apa engkau mengerti bahwa penampakan itu setan?” Dia menjawab: “Dengan ucapannya telah
kuhalalkan, untukmu segala yang diharamkan, maka aku segera mengerti sesungguhnya Allah

[tidak memerintahkan dengan kejahatan.”[32

Abu Bakar al-Makky berkata: “Para salik (penempuh spiritual) harus melakukan syariah,
thariqat, dan haqiqah. Syari’ah adalah perintah-perintah yang diperintahkan Allah dan
larangan-larangan yang dilarang Allah. Thariqah adalah melakukan dan mengamalkan syariah.
Haqiqah adalah memandang bahwa esensi dan penggerak perbuatan adalah Allah. Pernyataan



hanya kepada-Mu aku menyembah merupakan dimensi syariah dengan memandang perbuatan
lahir yang dilakukan hamba, dan pernyataan hanya kepada-Mu aku memohon pertolongan
merupakan dimensi haqiqah karena hamba memfanâ’kan daya upayanya dengan menyadari

[segala perbuatan tidak akan terlaksana tanpa bantuan dan kekuatan Allah.”[33

Insan kamil sebagai manusia sempurna tentu mematuhi norma taklif yang dibebankan Allah.
Tata laku lahir berupa norma taklif dirancang Allah untuk kebaikan manusia. Alquran surat al-

:Bayyinah: 5 menjelaskan

لَوةَ وَيُؤْتوُاالزكَوةَ وَذَلكَِ دِْنُ الْقَيمَةِ نَ حُنَفَاءَ وَيُقِيْمُوا الصْ نَ لَهُ الدِِْليَِعْبُدُوا اللهَ مُخْلص ِوَمَا امُِروُْا الا

:Artinya

Padahal mereka tidak disuruh kecuali supaya menyembah Allah dengan memurnikan ketaatan“
kepada-Nya dalam (menjalankan) agama dengan lurus dan supaya mereka mendirikan shalat

[dan menunaikan zakat dan yang demikian itulah agama yang lurus.” (Qs. al-Bayyinah: 5)[34

Pada aspek fikih bersuci atau tahārah merupakan syarat untuk melakukan berbagai ritual
ibadah. Bisa dibayangkan apabila tidak wudu, mandi wajib, apalagi jarang mandi karena
menjalani “laku garingan” tentu tubuh akan kotor, gatal dan ibadahpun menjadi tidak nyaman.
Puasa Ramadhan yang berupa kewajiban bagi orang-orang beriman juga memiliki efek positif
untuk kesehatan manusia. Demikian pula awāmir (perintah-perintah) lain selalu menyimpan
kemaslahatan lahir batin manusia. Pada sisi lain nawāhy (larangan-larangan) secara akurat
merusak fisik, moral dan tatanan sosial. Pencurian, korupsi, zina, penganiayaan terhadap
makhluk hidup dan perilaku melanggar  norma yang lain  tentu merusak tatanan individual

.maupun kolektif

.Yunasril Ali, Manusia Citra Ilahi, Jakarta: Paramadina, 1997, h. 49  [1]

.Ibid., h. 60 [2]

.Ibid., h. 111 [3]

.Ibid., h. 112 [4]

.Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf, Jakarta: Erlangga, 2006m h. 66 [5]

.Yunasril Ali, op.cit., h. 56 [6]



.Ibid., h. 119 [7]

.Departemen Agama RI, Alqur’an dan Terjemahnya…, h. 435 [8]

.Yunasril Ali, op.cit., h. 123 [9]

.Departemen Agama RI, op.cit., h. 670 [10]

.Yunasril Ali, op.cit., h. 61 [11]

.Yunasril Ali, loc.cit [12]

.Ibid., h. 62 [13]

.Ibid., h. 63 [14]

.Ibid., h. 66 [15]

.Ibid., h. 70 [16]

.Yunasril Ali, loc.cit [17]

.Mulyadi Kartanegara, op.cit., h. 180 [18]

Barwa Ahmad Tabanah, Muqadimah Ihya’ Ulumudin, Dar Ihya’ al-Kutub al-Arabiyah, tt, h. [19]
.37

.Mulyadi Kartanegara, op.cit., h. 185 [20]

.Yunasril Ali, op.cit., h. 73 [21]

.Ibid., h. 78 [22]

.Ibid., h. 81 [23]

.Departemen Agama RI, op.cit., h. 13 [24]

.Q., s. al-Baqarah / 2: 34 [25]

.Q., s. al-A’râf / 7: 12 [26]

.Yunasril Ali, op.cit., h. 83 [27]



.Musa Asy’arie, Filsafat Islam Sunnah Nabi dalam Berpikir, Yogyakarta: LESFI, 2002, h. 74 [28]

.Yunasril Ali, op.cit., h. 93 [29]

.Ibid., h. 97 [30]

.Ibid., h. 167 [31]

.Muslih Ibn Abd ar-Rahman, an-Nur al-Burhany, Semarang: Toha Putra, tt, h. 46 [32]

Abu Bakar al-Makky, Kifayah al-Atqiyā’ wa Minhāj al-Asfiyā’, Semarang: Toha Putra, tt, h. [33]
.9

 .Departemen Agama RI, op.cit., h. 1084 [34]

Anggota Pengkajian Pelita Hati*


