(Take and Give: Don't Take If You are not a Giver (2

<"xml encoding="UTF-8?7>

Ketika manusia mengambil sumber daya dari alam tanpa membantu proses regenerasinya,
tindakan ini disebut eksploitasi. Begitu pula dengan hubungan antar manusia. Mengambil
tenaga, waktu, dan ilmu orang lain tanpa memberikan apresiasi atau penghargaan yang layak

.juga dapat dianggap sebagai eksploitasi manusia

Dengan memahami konsep gerak substansial ini, kita diajarkan tentang keseimbangan dan
etika dalam berhubungan dengan alam maupun sesama manusia. Kita diajak untuk menyadari
bahwa semua hal saling berkaitan, bergerak menuju kesempurnaan dan tujuan tertentu,
sekaligus menegaskan pentingnya menjaga keseimbangan ini sebagai bentuk penghormatan

.terhadap sunnatullah (hukum Allah) yang berlaku di alam semesta
Fenomena Eksploitasi Manusia Dibalik Kata Khidmat

Istilah “khidmat” yang secara harfiah berarti mengabdi atau setia kepada sesuatu yang
mulia—Allah, umat, atau Imam Mahdi—semestinya membawa makna luhur dalam praktiknya.
Namun, kenyataannya, banyak para pemuka agama atau talabeh (pelajar agama) mengalami

ketidakadilan dalam apresiasi atas khidmat mereka. Penghargaan yang layak sebagai manusia

.seringkali diabaikan, justru dengan alasan bahwa mereka sedang berkhidmat di jalan Allah

Realitasnya, seseorang yang berkhidmat juga membutuhkan jaminan hidup yang layak. Mereka
perlu makan, keluarganya perlu biaya pendidikan, dan kesehatan harus terjamin. Jika apresiasi
tidak diberikan secara memadai, fokus mereka akan terpecah antara berkhidmat dengan

.memikirkan hal-hal mendasar dalam kehidupan sehari-hari

Penting dipahami bahwa apresiasi yang dimaksud bukanlah bentuk hedonisme yang
berlebihan, seperti upah ratusan juta sekali ceramah atau kegiatan agama yang glamor.
Sebaliknya, apresiasi adalah bentuk tanggung jawab moral kita kepada mereka yang telah
mencurahkan tenaga, ilmu, dan waktu demi umat. Prinsip ini sejalan dengan hukum alam: take
and give. Kita tidak bisa hanya mengambil sebanyak mungkin tanpa memberi sebanyak

.mungkin pula

Seringkali, kita mendengar kalimat, “lImam Mahdi yang membalasnya” atau “Allah yang akan



membalasnya”. Meskipun pernyataan ini secara teologis benar, menggunakannya untuk
menghindari kewajiban membayar upah layak adalah manipulatif. Pertama, ketika kita sendiri
yang mengambil manfaat dari usaha orang lain, mengapa tanggung jawab membalas jasa itu
dilimpahkan kepada Imam atau Allah? Kedua, dengan kalimat tersebut, seseorang merasa
sungkan untuk meminta haknya, karena “dijamin Allah”—sebuah manipulasi yang halus tetapi
menyakitkan. Ketiga, dengan alasan ini, kita menjadi abai terhadap kehidupan nyata para
pemuka agama tersebut. Kita tidak tahu bagaimana kondisi dapurnya, kesehatan keluarganya,

.bahkan isi perut mereka sehari-hari

Memberikan apresiasi yang layak bukanlah penolakan terhadap keberkahan spiritual. Justru
dengan memberi apresiasi secara materi yang layak, kita turut berpartisipasi dalam keberkahan
tersebut. Dengan demikian, ilmu yang kita dapatkan dari pemuka agama menjadi berkah, harta
kita pun mendapat keberkahan karena digunakan di jalan yang benar, dan semua ini menjadi
investasi amal jangka panjang di hari pembalasan.Kondisi kurangnya apresiasi ini membawa
dua kemungkinan buruk. Pertama, seorang pemuka agama atau talabeh harus mencari sumber
penghasilan lain, seperti berbisnis atau bekerja di bidang yang tidak terkait dengan khidmatnya.
Hal ini mengakibatkan berkurangnya fokus mereka dalam mendalami ilmu agama, yang pada
akhirnya mengurangi kualitas khidmatnya. Kedua, kondisi lebih parah adalah mereka terpaksa
meminta bantuan dari lembaga atau pihak tertentu, menempatkan mereka dalam posisi yang

.sangat rentan dan tidak nyaman secara martabat manusia

...Bersambung



