
क़ुरआन और सदाचार

<"xml encoding="UTF-8?>

इस में कोई शक नही है िक सदाचार हर समय में महत्वपूर्ण रहा हैं। परन्तु वर्तमान समय में इसका महत्व कुछ अिधक
ही बढ़ गया है। क्योँिक वर्तमान समय में इंसान को भटकाने और िबगाड़ने वाले साधन पूर्व के तमाम ज़मानों से

अिधक हैं। िपछले ज़मानों मे बुराईयाँ फैलाने और असदाचािरक िवकार पैदा करने के साधन जुटाने के िलए
मुश्िकलों का सामना करते हुए अिधक मात्रा मे धन खर्च करना पड़ता था। परन्तु आज के इस िवकिसत युग में यह साधन

पूरी दुिनया मे व्याप्त हैं।जो काम िपछले ज़मानों में सीिमत मात्रा में िकये जाते थे वह आज के युग में
असीिमत मात्रा में बड़ी आसानी के साथ क्िरयान्िवत होते हैं। आज एक ओर िवकिसत हिथयारों के द्वारा इंसानों का
कत्ले आम िकया जा रहा है। तो दूसरी ओर दुष्चािरता को बढ़ावा देने वाली िफ़ल्मों को पूरी दुिनया मे प्रसािरत
िकया जा रहा है।िवशेषतः इन्टर नेट के द्वारा मानवता के िलए घातक िवचारों व भावो को दुिनया के तमाम लोगों तक

पहुँचाया जा रहा है। इस स्िथित में आवश्यक है िक सदाचार की तरफ़ गुज़रे हुए तमाम ज़मानों से अिधक तवज्जोह
दी जाये। इस कार्य में िकसी भी प्रकार की ढील हमको बहुत से संकटों में फसा सकती है। खुश िक़स्मती से हमारे

पास क़ुरआने करीम जैसी िकताब मौजूद है। िजसमे एक बड़ी मात्रा में अित सुक्ष्म सदाचािरक उपदेश पाये जाते
हैं। दुिनया के दूसरे धर्मों के अनुयाईयों के पास ऐसी नेअमतें नही हैं। बस हमें इस बात की ज़रूरत है िक हम

क़ुरआन के साथ अपने सम्बन्ध को बढ़ायें और उसके बताये हुए रास्ते पर अमल करें तािक इस ज़माने में भटकनें से
बच सकें। सदाचार िवषय का महत्व सदाचार वह िवषय है िजसको क़ुरआने करीम में िवशेष महत्व िदया गया है। और तमाम

नबीयों का उद्देश भी सदाचार की िशक्षा देना ही था। क्योँिक सदाचार के िबना इंसान के दीन और दुिनया दोनों
अधूरे हैं। वास्तव में इंसान को इंसान कहना उसी समय शोभनीय है जब वह इंसानी सदाचार से सुसज्िजत हो। सदाचारी
न हो ने पर यह इंसान एक खतरनाक नर भक्षी का रूप भी धारण कर लेता है। और चूँिक इंसान के पास अक़्ल जैसी नेअमत
भी है अतः इसका भटकना अन्य प्राणीयों से अिधक घातक िसद्ध होता है।और ऐसी स्िथित में वह सब चीज़ों को ध्वस्त

करने की िफ़क्र में लग जाता है। और अपने भौितक सुख और लाभ के िलए युद्ध करके बे गुनाह लोगों का खून बहानें
लगता है। क़ुरआने करीम को पढ़ने से मालूम होता है िक बहुतसी आयात इस िवषय की महत्ता को प्रकट करती हैं। जैसे

सूरए जुमुआ की दूसरी आयत मे ब्यान िकया गया िक “वह अल्लाह वह है िजसने मक्के वालों के मध्य एक रसूल भेजा जो
उन्हीं मे से था। (अर्थात मक्के ही का रहने वाला था) तािक वह उनके सामने आयात को पढ़े और उनकी आत्माओं को

पिवत्र करे और उनको िकताब व िहकमत(बुद्धी मत्ता) की िशक्षा दे इस से पहले यह लोग(मक्का वासी) प्रत्यक्ष रूप
से भटके हुए थे।” और सूरए आले इमरान की आयत न. 64 मे ब्यान होता है िक “यक़ीनन अल्लाह ने मोमेनीन पर एहसान

(उपकार) िकया िक उनके दरिमयान उन्हीं में से एक रसूल भेजा जो इनके सामने अल्लाह की आयात पढ़ता है इनकी
आत्माओं को पिवत्र करता है और उनको िकताब व िहकमत (बुद्िधमत्ता ) की िशक्षा देता है जबिक इससे पहले यह लोग

प्रत्यक्ष रूप से भटके हुए थे।” उपरोक्त की दोनों आयते रसूले अकरम (स.) की िरसालत के वास्तिवक
उद्देश्य,आत्माओं की पिवत्रता और सदाचािरक प्रिशक्षण को ब्यान कर रही हैं। यहाँ पर यह कहा जा सकता है िक
आयात की ितलावत, (आवाज़ के साथ पढ़ना) िकताब और िहकमत की िशक्षा को आत्माओं को पिवत्र बनाने और प्रिशक्षत

करने के िलए आधार बनाया गया है। और आत्माओं की पिवत्रता ही सदाचािरक ज्ञान का वास्तिवक उद्देश्य है। शायद



यही वजह है िक अल्लाह ने क़ुरआने करीम की बहुत सी आयात में आत्मा की पिवत्रता को िशक्षा से पहले ब्यान िकया
है। क्योँिक वास्तिवक ऊद्देश्य आत्माओं की पिवत्रता ही है। जबिक क्िरयात्मक रूप मे िशक्षा को आत्मा की

पिवत्रता पर प्राथिमकता प्राप्त है। उपरोक्त िलिखत दोनों आयतों में से पहली आयत में अल्लाह ने रसूले अकरम
(स.) को सदाचार की िशक्षा देने वाले के रूप मे रसूल बनाने को अपनी एक िनशानी बताया है। और प्रत्यक्ष रूप से
भटके होनें को, िशक्षा और प्रिशक्षण के िवपरीत शब्द के रूप मे पहचनवाया है। इससे मालूम होता है िक क़ुरआने
करीम में सदाचार िवषय को बहुत अिधक महत्ता दी गई है। और दूसरी आयत में रसूले अकरम (स.) को सदाचार के िशक्षक
के रूप मे भेज कर मोमेनीन पर एहसान(उपकार) करने का वर्णन िकया गया है। जो सदाचार की महत्ता के िलए एक खुली

हुई दलील है। नतीजा उल्लेिखत आयतों व अन्य आयतों के अध्ययन से पता चलता है िक क़ुरआन की दृष्िट में सदाचार
िवषय बहुत महत्व पूर्ण है। और इसको एक आधािरक िवषय के रूप में माना गया है। जबिक इस्लाम के दूसरे तमाम

क़ानूनों को इस के अन्तर्गत ब्यान िकया गया है।सदाचार का रूर्ण िवकास ही वह महत्वपूर्ण उद्देश्य है िजस पर
तमाम आसमानी धर्मों ने िवशेष रूप से बल िदया है। और सदाचार ही को तमाम सुधारों का मूल माना है। ज्ञान और

सदाचार का सम्बन्ध अल्लाह ने क़ुरआने करीम की बहुत सी आयात में िकताब और िहकमत(बुद्िधमत्ता) की िशक्षा को
आत्मा की पिवत्रता के साथ उल्लेख िकया है। कहीं पर आत्मा की पिवत्रता का ज्ञान से पहले उल्लेख िकया और कहीं

पर आत्मा की पिवत्रता को ज्ञान के बाद ब्यान िकया। इस से यह ज्ञात होता है िक ज्ञान और सदाचार के मध्य
घिनष्ठ सम्बन्ध पाया जाता है।अर्थात अगर िकसी इंसान को िकसी बात की अच्छाई या बुराई का ज्ञान हो जाये तो

इसका असर उसकी व्यक्ितत्व पर पड़ेगा वह अच्छाई को अपनाने और बुराई से बचने की कोिशश करेगा।इंसान की बहुत सी
व्यवहािरक बुराईयाँ अज्ञानता के आधार पर होती हैं। अतः अगर समाज से अज्ञानता को दूर कर िदया जाये तो समाज
से बहुत सी बुराईयाँ समाप्त हो जायेंगीं। और धीरे धीरे अच्छाईयाँ बुराईयों का स्थान ले लेगीं। यह बात अलग

है िक यह क़ानून पूरी तरह से लागू नही होता है।और यह भी आवश्यक नही है िक सदैव ऐसा ही हो। क्योिकं इस सम्बन्ध
में दो दृष्िट कोण पाये जाते हैं पहला दृष्िटकोण यह है िक ज्ञान अच्छे सदाचार के िलए कारक है। तथा समस्त

सदाचािरक बुराईयाँ अज्ञानता के कारण होती हैं। इस दृष्िट कोण के अनुसार सदाचािरक बुरीय़ों को समाप्त करने
का केवल एक ही तरीक़ा है और वह यह िक समाज में व्यापक स्तर पर िशक्षा का प्रसार करके समाज के िवचारों को

उच्चता प्रदान की जाये। दूसरा दृष्िट कोण यह है िक ज्ञान और सदाचार मे आपस में कोई सम्बन्ध नही है। और ज्ञान
बदकार और दुराचारी लोगों कोउनकी बदकारी और दुराचारी में मदद करता है। और वह पहले से बेहतर तरीक़े से अपने

बुरे कामों पर बाक़ी रहते हैं। लेिकन वास्तिवक्ता यह है िक न तो ज्ञान और सदाचार के सम्बन्ध से पूर्ण रूप से
मना िकया जा सकता है और न ही पूर्ण रूप से ज्ञान को सदाचार का आधार माना जा सकता है। अर्थात यह भी नही कहा जा

सकता िक जहाँ पर ज्ञान होगा वहाँ पर अच्छा सदाचार भी अवश्य होगा। क्या इन्सान के अख़लाक़ मे पिरवर्तन हो
सकता है ? यह एक ऐसा सवाल है जो सदाचार की समस्त बहसों से सम्बन्िधत है। क्योंिक अगर इन्सान के सदाचार में

पिरवर्तन को सम्भव न माना जाये तो केवल सदाचार िवषय ही नही अिपतु तमाम निबयों की मेहनतें और तमाम आसमानी
िकताबो (क़ुरआन, इंजील, तौरात, ज़बूर) में वर्िणत सदाचािरक उपदेश िनष्फल हो जायेगें। और दण्ड िवधान की समस्त
सिहंताऐं भी िनषकृत िसद्ध होगीं। समस्त निबयों की िशक्षा और आसमानी िकताबों में सदाचार से सम्बन्िधत ज्ञान

का पाया जाना इस बात के िलए तर्क है िक इंसान के सदाचार मे पिरवर्तन सम्भव है। हमने बहुत से ऐसे लोगों को
देखा हैं िजनका सदाचार और व्यवहार सही प्रिशक्षण के द्वारा बहुत अिधक पिरवर्ितत हुआ है। यहाँ तक िक जो लोग

कभी शाितर बदमाश थे आज वही लोग सही मार्ग दर्शन के कारण आिबद और ज़ािहद व्यक्ित के रूप में पिरवर्ितत हो



चुके हैं। अपनी इस बात को िसद्ध करने के िलए क़ुरआने करीम से कुछ उदाहरण प्रस्तुत करते हैं।

इस दुिनया में अम्िबया और आसमानी िकताबों का आना इस बात के िलए सबसे अच्छा तर्क है िक हर व्यक्ित को -1
प्रिशक्िषत करना और उसके व्यवहार को बदलना सम्भव है। जैसे िक सूरए जुमुआ की दूसरी आयत में ब्यान हुआ है

िजसका वर्णन पीछे भी िकया जा चुका है। और इसी के समान दूसरी आयतों से यह ज्ञात होता है िक रसूले अकरम (स.) के
इस दुिनया में आने का मुख्य उद्देश्य लोगों का मार्ग दर्शन करना उनको िशक्षा प्रदान करना तथा उनकी आत्माओं

को पिवत्र करना है जो प्रत्यक्ष रूप से भटके हुए थे।और यह सब तभी सम्भव है जब इंसान के व्यवहार में पिरवर्तन
सम्भव हो।

क़ुरआन की वह समस्त आयतें िजन में अल्लाह ने पूरी मानवता को सम्बोिधत िकया है और सदाचािरक िवशेषताओं को -2
अपनाने का आदेश िदया है यह समस्त आयतें इन्सान के सदाचार मे पिरवर्तन सम्भव होने पर सबसे अचछा तर्क हैं।

क्योंिक अगर यह सम्भव न होता हो अल्लाह का पूरी मानवता को सम्बोिधत करते हुए इसको अपनाने का आदेश देना
िनष्फल होगा। इन आयात पर एक आपत्ित व्यक्त की जा सकती है िक इन आयात में से अिधकतर आयात अहकाम को ब्यान कर

रही हैं। और अहकाम का सम्बन्ध इंसान के क्िरया कलापो से है। जबिक सदाचार का सम्बन्ध इंसान की आन्तिरक
िवशेषताओं से है। अतः यह कहना सही न होगा िक इन आयात में सदाचार की िशक्षा दी गई है। इस आपत्ित का जवाब यह है

िक इंसान के सदाचार और क्िरया कलापो में बहुत गहरा सम्बन्ध पाया जाता है। यह पूर्ण रूप से एक दूसरे पर
आधािरत हैं। और एक दूसरे को प्रभािवत करते हैं। इंसान के अच्छे क्िरया कलाप उसके अच्छे सदाचार का नतीजा

होते हैं।िजस तरह उसके बुरे क्िरया कलाप उसके दुराचार का नतीजा होते हैं।

क़ुरआने करीम की वह आयात जो स्पष्ट रूप से सदाचार को धारण करने और बुराईयों से बचने का िनर्देश देती हैं -3
वह इंसान के सदाचार मे पिरवर्तन के सम्भव होने के िवचार को दृढता प्रदान करती हैं। जैसे सूरए शम्स की आयत
न.9 और 10 में कहा गया है िक “क़द अफ़लह मन ज़क्काहा व क़द ख़ाबा मन दस्साहा” िजस ने अपनी आत्मा को पिवत्र

कर िलया वह सफ़ल हो गया और िजसने अपनी आत्मा को बुराईयों मे लीन रखा वह अभागा रहा। इस आयत में एक िवशेष शब्द
“ दस्साहा” का प्रयोग हुआ है और इस शब्द का अर्थ है िकसी बुरी चीज़ को दूसरी बुरी चीज़ से िमला देना। इस से

यह िसद्ध होता है िक पिवत्रता इंसान की प्रकृित मे है और बुराईयाँ इस को बाहर से प्रभािवत करती हैं अतः
दोनों मे पिरवर्तन सम्भव है। अल्लाह ने सूरए फ़ुस्सेलत की आयत न.34 मे कहा है िक “तुम बुराई का जवाब अच्छे
तरीक़े से दो” इस तरह इस आयत से यह ज्ञात होता है िक मुहब्बत और अच्छे व्यवहार के द्वारा भयंकर शत्रुता को

भी िमत्रता में बदला जा सकता है। और यह उसी स्िथित में सम्भव है जब अख़लाक़ मे पिरवर्तन सम्भव हो।

 


