
قلید کیا ھ

<"xml encoding="UTF-8?>

س  :۱قلید کیا ھ؟ جواب: دلل طلب کئ بغر کسی کا قول قبول کرنا قلید ھ۔
جس طرح بیمار اپن طبیب ک دستور کی روی اور اسی ک مطاق عمل کرا ھ۔

سوال  :۲قلید کن موضوعات مں ھوسکتی ھ۔ مقلد کس کھت ھں؟ جواب: کسی بھی موضوع مں جب
انسان کوئی مطلب نہ سمجہ سک اور دوسروں س اتباعاً اخذ کرے اس قلید کھں گ۔ البتہ قلید ک غالب

موارد ایس امور ھں جھاں تعلیم و تجربہ کی احتیاج ھوتی ھ۔ چونکہ کسی بھی علم س ے بھرہ افراد عالم و
ماھر اور تجربہ کار س ھی اس علم ک مسائل کو حاصل کرت ھں۔ لھذا ایس افراد کو مقلد اور عالم و ماھر

حالات اور صحت و مرض س ڈاکٹر و طبیب انسانی بدن ک ں۔ جیسھ فن کو اس علم و فن کا مجتھد کھت
واقفیت رکھا ھ۔ دواساز دواؤں کی خصوصیات س مطلع ھوا ھ۔ معمارمکان ک بنان مں ماھر ھ۔ زرگر
سونا چاندی اور دوسرے جواھرات کی تشخیص مں ماھر ھ۔ درزی لباس اور اس کی سلائی مں اساد ھ۔

گھڑی ساز گھڑی کی خوی و بدی اور اس ک داخلی حالات س آگاہ ھ اور حکیم و فلسفی اپنی استعداد بشری
ک مطاق موجود ات ک حقاق س با خبر ھوا ھ۔

نتیجہ: ھر علم و فن ک عالم، دانشمند اور متخصّص کو اس علم کا مجتھد اور ناواقف حضرات جب اس مجتھد
کی طرف رجوع کرت ھں تو انھں مقلد کھا جاا ھ۔

مذھی مسائل دو قسم ک ھں:
۱۔ اصولی مسائل جن مں توحید ، صفات روردگارملاعًدل وغرہ نبوت، امامت اورقیامت س متعلق مسائل

شامل ھں۔
۲۔ فروعی مسائل جن مں مسائل عبادات و معاملات وغرہ شامل ھں۔

پھلی قسم ھماری بحث س خارج ھ کونکہ یہ بات مسلم ھ کہ اصولی مسائل مں قلید نھں ھو سکتی
بلکہ ھر عاقل انسان ک لئ ضروری ھ کہ وہ ان اصولی مسائل کی معرفت حاصل کرن ک لئ فکری و عقلی

استدلال س کام ل اور پھر انھں اپن عقاید مں شامل کرے۔
یھاں ھماری بحث دن ک فروعی مسائل س متعلق ھ۔

اصولی مسائل ک لئ مختصر، روشن اور عام فھم دلل بیان کی جاسکتی ھ لیکن احکام فرعیہ ک اسنباط
(سمجھن) ک لئ کچھ شرائط کا ھونا ضروری ھ جو سب لوگوں کو میسر نھں۔

جو لوگوں ک ؟ جواب : مجتھد وہ شخص ھا ھقلید کون ھو ں مجتھد اور مرجعسوال ۳: احکام شرعیہ م
مذھی، معاشرتی، اجتماعی معاملات اور زندگی ک دیگر امورو مبلا بہ مسائل کو دلائل و براھن ک ذریع ان
ک مدارک س اخذ کرے ۔ بالفاظ دیگر مجتھد وہ ھوا ھ جو آفاقی قوانن و وظائف انسانی کہ جنھں خداوند

متعال ن اپن بندوں ک لئ مقرر فرمایا ھ،کو ان ک ماخٓذ و مدارک س اخذ کرے اکہ ان ر وہ خود اور
دیگرافراد عمل را ھو سکں ۔



سوال : ایک مسلمان اور معقد انسان کا اپن مذھی مسائل مں کیا وظیفہ ھ؟ جواب: وہ خود مجتھد ھویا
جامع الشرائط مجتھد کی قلید کرے۔

سوال ۵:اس کی کیا وجہ ھ کہ انسان کو ان دومں س ایک راہ اختیار کرنی ھوتی ھ؟ جواب: اس مں کوئی
شک نھں کہ ادیان آسمانی مں س کسی دن ن اپن روکاروں کو حوانات کی طرح بلا کلیف و وظیفہ نھں
ن اسلام ن۔ در عمل کیا جائ ان ا کہ ان کا علم حاصل کرک بلکہ کچھ احکام اور دستور وضع کئ چھوڑا ھ

بھی جو آخری دستور آسمانی اور خاتم ادیان ھ کچھ احکام اور قوانن بیان کئ ھں جن کا اسنباط قرآنی آیات
اور احادیث معصومن علیھم السلام س کافی دقت ک ساتھ مخصوص شرائط رنظر رکہ کر کیا جاا ھ۔ پس

جو شخص خود تحقق کرے اور مذکورہ بالا مدارک س اپن مبلا بہ مسائل کو حاصل کرے وہ مجتھد ھ۔
اورجو شخص انی صلاحیت یا انا وقت نھں رکھا تو اس کو چاھئ کہ مجتھد کی روی کرے۔ ایس شخص کو

مقلد کھت ھں۔

ں ھں خود مجتھد نھ؟ جواب: جو شخص دینی احکام مواجب ھ قلید کن دلائل کی روس :سوال ٦
مندرجہ ذل دلائل کی رو س اس ک لئ کسی مجتھد کی قلید کرنا ضروری ھ۔

پھلی دلل :حکم عقل ، قاضا ئ فطرت اور روش عقلاء ر مبنی ھ ۔ ملاً کوئی مریض خود اپن مرض اور اس
کی دوا کی تشخیص نہ کر سکا ھو اور اس ک لئ دوسرے کی طرف رجوع کرن ک سوا کوئی چارہ نہ ھو تو اس
کی عقل یہ فیصلہ کرے گی کہ اس ڈاکٹر کی طرف رجوع کرنا چاھئ اور ڈاکٹر ک موجود ھوت ھوئ بھی اس کی

طرف رجوع نہ کرے جس کی وجہ س مرض بڑہ جائ یا موت آجائ تو عقلاء اس کی مذمت کرں گ اور اس کا
عذر مورد قبول نہ ھوگا۔ اب جبکہ مریض یہ سمجہ کر کہ ڈاکٹر کی تشخیص، بیماری ک اصل علل و اسباب اور

اس ک ازال کا طریقہ اس ک احاطہٴ قدرت س باھر ھ ڈاکٹر س اپن علاج کی دلل طلب کرے تو مورد نقید
واقع ھوگا۔

دوسری دلل:

آیہٴ شریفہ
" و ما کان الموٴمنون لینفروا کافّة فلو لا نفر من کلّ فرقة منھم طائفة لیتفقّھوا فی الدن و لینذروا قومھم اذا

رجعو ا الیھم لعلھم یحذرون "(سورہٴ برائت/ ۱۲۲)
یعنی تمام مومنوں ک لئ اپن وطن کو تحصل علم دن ک لئ چھوڑنا ممکن نھں ھ، پس حتماً ھر گروہ

مں س چند آدموں کا تحصل علم دن ک لئ جانا ضروری ھ اور وہ جب اپن اپن وطن واپس لوٹں تو ان
کو چاھئ کہ دوسرے لوگوں کو دینی احکام تعلیم دں اور ان کو عذاب الٰھی س ڈرائں ، شاید وہ ا ن کی گفار

کی روی کرت ھوئ عذاب الھی س ڈرں۔
یہ آیہٴ شریفہ تفقہ یعنی تحصل علم و احکام دن کو بعض افراد ک لئ واجب قرار دین ک علاوہ ان احکام کا

دوسروں ک پھنچانا بھی لازی قرار دے رھی ھ۔
التبہ احکام دن حاصل کرن اور دوسروں ک پھنچان ک دو طریق قابل عمل ھں کہ آیہٴ شریفہ دونوں کی

ائید کر رھی ھ۔



پھلا طریقہ:

خودروایت کا حاصل کرنا اور دوسروں ک پھنچانا۔ غالباً سابقہ زمان مں اصحاب معصومن علیھم السلام کا
طریقہ بھی تھایھی وجہ ھ کہ ان کو راوی اور ناقلن حدیث کھا جاا تھا اسی وجہ س کھا گیا ھ کہ اس آیہٴ

شریفہ س خبرواحد کی حجیت بھی مراد ھوتی ھ۔

دوسرا طریقہ:

اصولی اور فقھی قواعد ک ں غور فکر کرکن، آیات و روایات موالا عالم د کرن تبع کرن اس فن کا ماھر اور
ذریعہ تجزیہ و تحلل کرن ک بعد ( جس اجتھاد کھا جاا ھ) جس نتیجہ ر پھنچ اس کو فتویٰ کی صورت

میدوسروں ک سرد کرے ،جیس کہ آئمہ علیھم السلام ک بعض شاگرد ایساھی کرت تھے۔ حضرت ولی عصر
آخر الزمان ارواحنا فداہ ک زمانہ غیبت س لوگوں ک احکام دن پھنچان کا یھی طریقہ علماء ن اختیار کر رکھا

ھ اور آیہٴ شریفہ بھی اس طریقہ کواپن اندر شامل کرتی ھ۔
پس اس مختصر بیان س یہ نیجہ حاصل ھوا ھ کہ آیہ شریفہ نقل روایت ک حجت اور معتبر ھون ک ساتھ

ساتھ مجتھد ک فتویٰ ک حجت و معتبر ھون کو بھی ابت کر رھی ھ۔

تیسری دلل:

وجوب قلید ک دلائل مں س تیسری دلل وہ روایات ھں جو اس بارے مں آئمہ علیھم السلام س ھم ک
پھنچی ھں اور ابت کرتی ھں کہ جو لوگ احکام دن اور مذھی مسائل کو نھں جانت انھں چاھئ کہ اس

فن مں ماھر علماء اور محققن کی قلید کرییعنی اپن مبلا بہ مسائل ان س حاصل کرں۔
اس سلسلہ مں چند روایات مندرجہ ذل ھں :

پھلی روایت : نجاشی جو علمائ شیعہ مں س ھں اپنی علم رجال کی معروف کاب مں امام باقر علیہ
السلام س روایت کرت ھں کہ آپ ن اپن شاگردوں مں س ایک مماز شاگرد ابان س فرمایا:

”یا ابان! اجلس فی المسجد النی و افت الناّس فانیّ احبّ ان ریٰ فی اصحای ملک“۔
یعنی اے ابان !جب مدینہ آؤ تو مسجد یغمبر مں بیٹھ کر لوگوں کو فتوے دو (یعنی احکام دن باؤ) کونکہ

مں پسند کرا ھوں کہ لوگ مرے اصحاب مں س تم جیس صحای دیکھں۔(۱)
ابان جو مجتھد اور صاحب فتویٰ تھے، امام علیہ السلام ن ان کو فتویٰ دین کا حکم فرمایا ا کہ لوگ سنں اور

اس ر عمل کرں اور امام(ع) کی نظر مں تمام مجتھدن اور صاحب فتویٰ ابان کی طرح ھں یعنی حکم
امام(ع) ک مطاق ھر شخص ک لئ جو خود مجتھد نھں ھ، ضروری ھ کہ اپن مبلا بہ مسائل مں کسی

کی قلید اور اس ک فتووں ر عمل کرے۔

دوسری روایت:کاب وسائل الشیعھ ( مذھب شیعہ مں حدیث کی مسند کاب) ک باب ۱۰ ”کاب القضاء“
مں حضرت امام صادق علیہ السلام س روایت نقل ھوئی ھ کہ آپ ن” معاذ“ نای شخص س فرمایا: بلغنی



انکّ قعد فی الجامع و تفتی فیه قلت نعم یحی الرجل اعرفه بمودّکم وحبّکم فاخبره بما جاء عنکم فقال اصنع
”قم ملخصاً“

اے معاذ مں ن سنا ھ کہ تم مسجد مں بیٹھ کر لوگوکو فتوے دیت ھو؟ مں ن عرض کی کہ ھاں ایسا ھی
ھ، جوکچھ مں ن آپ س حاصل کیا ھ آپ ک محبّوں و دوستوں ک لئ بیان کراھوں۔ آپ ن فرمایا ایسا

ھی کرو۔(۲)
اتں لوگوں کو بفتویٰ کی صورت م نباط کر کحکم الھی کا اس ن علیھم السلام سمعاذ روایات معصوم

تھے۔ امام جعفر صادق علیہ السلام ن بھی معاذ ک اس عمل کی ائید فرمائی۔ امام علیہ السلام کی نظر مں
معاذ اور دوسرے مجتھدن یکساں ھں یعنی مجتھدن کا فتویٰ لوگوں ک لئ حجت ھ اور اس پہ عمل

کرناضروری ھ۔

تیسری روایت: کاب وسائل الشیعہ باب۱۰ ” کاب القضاء‘ ‘ مں عبد العزز نای ایک شخص حضرت امام رضا
لا ء بہ مسائل جاننمب ں اپنم را گھربھت دور ھ۔ یا حضرت: م ا ھں عرض کرعلیہ السلام کی خدمت م
ک لئ آپ کی خدمت مں حاضر نھں ھوسکا ۔ آیاآپ ونس بن عبد الرحمٰن کی ائید فرمات ھں اورکیامں

ان س اپن دینی مسائل حاصل کر سکا ھوں ؟ امام علیہ السلام ے فرمایا: ھاں۔(۳)

چوتھی روایت : کاب وسائل الشیعہ باب ۱۰ کاب القضاء مں حضرت امام حسن عسکری علیہ السلام کی
:نقل ھ ر ستفس

”فامّا من کان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدینه مخالفاً لهوا ه مطیعاً لامر مولاه فللعوام ان یقلدوه“۔(۴)
ن کی حفاظت کرند والا، اپن محفوظ رکھن آپ کو گناھوں س جو شخص اپن ں سن اور فقھاء ممجتھد

والا ، خواھشات نفسانی کی مخالفت کرن والا اور حکم خدا کی اطاعت کرن والا ھو تو عوام ر لازم ھ کہ
اسکی قلید کرں۔

ر جو دینی مسائل اور احکام الٰھی س ان لوگوں ں سکہ عوام م ا ھیہ نتیجہ حاصل ھو گزشتہ مطالب س
وری طرح مطلع نھں ھں لازم ھ کہ کسی مجتھد (فقیہ) یعنی اس فن ک ماھر شخص کی قلید و روی

وں نہ ھوں جیسا کہ مجتھد فقیہ کں خود ماھر و متخصص کں۔ اگر چہ وہ لوگ دوسرے علوم و فنون مکر
لئ بھی دوسرے علوم و فنون ک مبلاء بہ مسائل مں متخصّص اور ماھر فن کی طرف رجوع کرنا ضروری ھ۔
پس یہ کھنا بجا ھوگا کہ اس دنیا مں صحح اور عقلی زندگی کی بنیاد قلید ر ھ کونکہ معاشرے ک تمام

افراد نہ فقط تمام علوم و فنون مں ماھر و متخصّص نھں بن سکت بلکہ مبلا ء بہ مقدار کی تحصل ر بھی
قادر نھں ھں” جس کی وجہ س معاشرہ کا ھر فرد دوسرے کا محاج ھ“ ملاً ڈاکٹر ک لئ مکان بنان مں

معمار کی طرف اور معمار ک لئ بیماری مں ڈاکٹر کی طرف رجوع کرنا ضروری ھ اور ان دونوں ک لئ دینی
مسائل مں مجتھد و فقیہ کی طرف رجوع کرنا اور اس کی قلید کرنا لازم ھ۔

رجوع قلید کا لازم و واجب ھونا عقل و خرد ک علاوہ قرآن اور احادیث کی رو س بھی ابت ھ۔
اس سلسل مں مزید تفصل ک لئ اس موضوع کی مفصل کتب کی طرف رجوع کیا جاسکا ھ۔

سوال: بعض لوگ کھت ھں کہ قلید باطل بلکہ بدعت اور حرام ھ۔ ان کا دعوےٰ ھ کہ بعض آیات و روایات



بھی حرمت قلید( قلید ک حرام ھون) ردلالت کرتی ھں۔ ملاً سورہٴ زخرف کی آیت ۲۳:
"اناّ وجدنا آبائنا علی امّة و اناّ علی آارهم مقتدون" ھم ن اپن آباء واجداد کو ایک طریقہ ر پایا ھ۔ ھم بھی ان

کی اتباع کرن وال ھں۔
:روایت ھ ں سفیان ساب القضاء ماب وسائل الشیعہ باب ۱۰ کاور اسی طرح ک

قال الصادق علیه السلام لسفیان بن خالد ایّاک و الریاسة فما طلبها احد الاّ هلک فقلت قد هلکنا اذا لیس احد
مناّ الاّ هو یحبّ یذّکر و یقصد و وٴخذ عنه فقال (ع) لیس حیث یذهب انمّا ذالک ان نصب رجلاً دون الحجة

فتصدقه فی کلّ ما قال و تدعو الناّس الیٰ وقله ۔ (۵)
بچوچونکہ جو بھی ریاست ک فرمایا ۔ اے سفیان! ریاست س سفیان بن خالدس امام صادق علیہ السلام ن

یچھے ڑا ھلاک ھوا۔ سفیان کھت ھں: مں ن عرض کی،پس ھم سب معرض ھلاکت مں ھیکونکہ ھم
مں س ھر ایک چاھا ھ کہ لوگوں مں اس کا نام لیا جائ اور لوگ اس ک پاس آکر علم حاصل کرں۔ امام
علیہ السلام ن فرمایا: مرا مقصد یہ نھں جو تم ن سمجھا ھ بلکہ اس مذمت س مرا مقصد یہ ھ کہ تم
کسی کو حجت یعنی ائید معصوم ک بغر نصب کرک ھر موضوع مں اس کی گفار کی تصدق اور لوگوں کو

حرام ھون قلید ک ں یامنکر ھ قلید ک کہ جو لوگ ا ھاس کی بات کی طرف دعوت دو۔ جواب :معلوم ھو
کا فتویٰ دیت ھں وہ اصلاً قلید ک معنیٰ و مفھوم س غافل ھں اور انھوں ن اس بارے مں علماء کی مراد

یغمبر اور امام ک ار کوکہ کسی مجتھد اور اس کی گف قلید کا یہ معنی لیا جائ ونکہ اگرک ں سمجھی ھنھ
مدّ مقابل قرار دیاجائ ملاً مجتھد کھے کہ یغمبر اور امام کا فرمان یہ ھ اور ان ک مقابل مں مرا فتویٰ یہ

ھ یعنی اس ک فتویٰ کا اسناد آیات و روایات کی طرف نہ ھوتو ایس مجتھد کی قلید بدعت اور حرام ھ۔
کونکہ احکام الٰھی اور دستورات شرعی ک حصول مں کاب خدا (قرآن مجید) اور فرامن معصومن علیھم

السلام ( جو فقط ۱ ھستیاں ھں) ک علاوہ کسی کی بات قابل قبول نھں۔لیکن اگر فرض کرں کہ ایک
شخص ن سالھا سال زحمت و کلیف ک بعد آیات قرآنی و روایات معصومن علیھم السلام س ،جو اس صورت

مں جو شخص خود کلام خدا اور فرامن ائمہ علیھم السلام س احکام خدا و دستورات دینی کو سمجھن کی
قدرت نھں رکھا وہ اپن دینی مسائل مں ایس عالم مجتھد کی قلید کرے تو یقینا ایسی قلید نہ فقط عقلاً

صحح ھ بلکہ (جس طرح سوال ٦ مں گزر چکا ھ) دستور ائمہ علیھم السلام ک مطاق لازم اور واجب ھ۔
اگر کبھی کوئی مجتھد کھے کہ مری رائ اور مرا فتویٰ اس طرح ھ تو اس کا مقصد یہ ھوگا کہ جو کچھ مں

ن قرآن مجید اور احادیث وفرامن ائمہ علیھم السلام س سمجھا ھ وہ یہ ھ ورنہ اس کی قلید، رائ اور
فتویٰ قابل قبول نہ ھوں گ۔ اور اگر کسی کو اس بات مں شک ھو تو خود مجتھدن و اھل فتویٰ س سوال کر

سکا ھ۔

منکرن قلید ک دلائل کا جواب
(گذشتہ دلائل کا جواب) وہ آیات جو قلید کی مذمت ک لئ یش کی جاتی ھں ، اولاً تو کفار س متعلق ھں۔

انیاً ان س اصول دن مں قلید کی مذمت واضح ھوتی ھ۔ چونکہ کفار یغمبران الٰھی ک خلاف ھون اور
اپنی بری اور فاسد عادات کی روی کرن ک علاوہ انبیاء ک معجزات اور دلائل ک مقابل مں اپن آباء و اجداد
ل کں دلم  /تھے۔ لھذا سورہٴ زخرف کی آیت/ ۲۳ جس کو سوال غلط عقائد اور طریقوں کی اتباع کرت ک

عنوان س ذکر کیا گیا ھ ،یش کرت تھے اس ک دو جواب ھں:



پھلا جواب:

آیت اصول دن مں قلید کی مذمت کر رھی ھ اور وہ بھی انبیاء (ع) ک دلائل اور معجزات ک مقابلہ مں۔
جیساکہ پھل والی آیت بھی اسی مطلب کی وضاحت کر رھی ھں:

و کذالک ما ارسلنا من قبلک فی قریة من نذر الاّقال مترفوها اناّ وجدنا آبائنا علی امّة و اناّ علیٰ آارهم مقتدون۔
رسول بھیجا تو اس ک (والا ڈران عذاب خدا س ) ںجس بستی م پھل تم س (ترجمہ) اور اسی طرح ھم ن
دولت مندوں ن یھی کھا کہ ھم ن اپن باپ دادا کو ایک طریقہ ر پایا اور ھم تو ان ھی (آباء و اجداد) ک قدم

بقدم چلں گ۔(٦)

دوسرا جواب:

آیہٴ شریفہ مں اس لئ قلید کی مذمت کی گئی ھ کہ وہ اپن آباء و اجداد کی قلید کرت تھے اور یہ بات
واضح ھ کہ ان ک آباء و اجداد بھی ان کی طرح جاھل و نادان تھے۔ پس در حقیقت آیہٴ شریفہ مں جاھلوں

اور نادانوں کی قلید س روکا گیا ھ نہ کہ صاحبان علم و فضل کی قلید س۔
اسی طرح روایت کا جواب بھی جس کو دلل ک عنوان س ذکر کیا گیا ھ، اگر خود روایت مں غور و فکر کیا

: ا ھتو واضح ھوجا جائ

اولاً: حضرت امام صادق علیہ السلام فرمات ھں کہ لوگ خود کسی کو مقام فتویٰ اور قضاوت ک لئ مقرر
نھں کر سکت یعنی لوگوں کو یہ حق حاصل نھں ھ بلکہ مجتھد اور قاضی امام(ع) کی طرف س منصوب

ھوت ھں اور خود امام علیہ السلام ن ان ک فتویٰ کو معتبر قرار دیا ھ۔ جیسا کہ سوال نمبر /٦ مں گزر چکا
ھ کہ امام جعفر صادق علیہ السلام ن فرمایا:

”یا ابان اجلس فی المسجد و افت الناّس “
اور فرمایا:

”فامّا من کان من الفقهاء فللعوام ان یقلدوه“۔
اور قاضی فقیہ س متعلق فرمایا:

”فقد جعله علیکم قاضیاً“ (۷)
نہ کہ عوام ن ھ حکم کی وجہ س قلید کرنا خود امام علیہ السلام ک پس عوام کا مجتھد و فقیہ عادل کی

اس کو نصب ومقرر کیا ھو اور عوام کی طرف س اس کو یہ منصب دیاگیا ھو۔

انیاً :امام صادق علیہ السلام فرمات ھں:
ایّاک وان نصب رجلاً دون الحجة۔(۸)

حجت س مراد وہ ھ جس کا قول شرعاً نافذ ھو خواہ وہ امام مفترض الطاعہ ھو یا جس کو امام کی طرف
س یہ مقام عطا ھوا ھو۔

پس اس بنا ر مجتھد بھی حجت ھ لیکن امام (ع) خدا کی طرف س اور مجتھد امام(ع) کی طرف س حجت
ھ۔



چنانچہ حضرت امام آخر الزمان علیہ السلام مکاتبہ حمری مں ارشاد فرمات ھں:
امّا الحوادث الواقعة فارجعوا فها الیٰ رواة احادینا فانهّم حجتی علیکم و انا حجة الله۔(۹)

یعنی بعد مں یش آن وال حوادث اور واقعات مں ان اشخاص کی طرف رجوع کرو جو ھمارے علوم کو حاصل
کر ک دوسروں ک پھنچات ھں کونکہ وہ مری طرف س حجت ھں اور مں خدا کی طرف س حجت ھوں۔

پس حضرت ک اس فرمان:
”ایّاک ان نصب رجلاً “

علاوہ کسی کو حجت اور مجتھد ک اس ک منصوب ھ کہ امام اور جو امام کی طرف س مراد یہ ھ س
عنوان س معن کیا جائ ۔ اور مقلد ( قلید کرن والا) بھی خود حجت (مجتھد ) کو معن نھں کرا بلکہ امام

کی طرف س منصوب حجت کی طرف رجوع کرا ھ۔

الاً: خود تذکرہ روایت س استفادہ ھوا ھ کہ مجتھد اور مرجع (جس کی طرف لوگ رجوع کرں) ھونا الگ
مطلب ھ اور کسی کو حجت قرار دینا الگ ھ، پھلا جائزھ اور دوسرا حرام ھ۔ کونکہ ھمارے پاس آئں اور
علم حاصل کرں (و یقصد و وٴخذ عنھ) آپ فرمات ھں مں اس کی مذمت نھں کرا بلکہ مذمت اس صورت
مں ھ جب تم کسی کو حجت ک عنوان س معن کرو۔ (یھاں یقینا کسی کومقرر کرن س مراد مسئلہ قلید

اور تحصل علم ک علاوہ ھ) حضرت ن ان لوگوں کی مذمت فرمائی ھ جو آئمہ ھدی علیھم السلام ( جو
ی امیہ و بنی عباس کو اولی الامر اور حجت سمجھتنمقابلہ می ں) کمنصوب ھ یغمبر (ص) کی طرف س

ھں جن ک بارے مں کوئی دلل نھں ھ۔ اور یہ بات واضح ھ کہ اگر بفرض محال حدیث قلن (۱۰)(
حدیث قلن وہ حدیث ھ جس ک متعلق سنی و شیعہ دونوں متفق ھں کہ نی اکرم (ص) ن فرمایا:

انیّ ارک فیکم القلن کاب الله و عترتی اھل بیتی ما ان تمسکتم بھما لن تضلّوا بعدی”مں تمھارے درمیان دو
گراں قدر چزں چھوڑ کر جا رھا ھوں ایک اللہ کی کاب دوسرے مری عترت یعنی اھل بیت جب ک تم ان

دونوں س تمسک رکھو گ ھرگز مرے بعد کبھی گمراہ نھں ھو گ “۔
اور یہ بات واضح ھ کہ اگر بفرض محال حدیث قلن س ھمارے آئمہ ھدیٰ علیھم السلام کی امامت و خلافت

ابت نہ ھو تو کم از کم ان ک قول و فعل کی حجیت ضرور ابت ھوتی ھ۔

رابعاً:مذکورہ روایت مں امام(ع) فرمات ھں:
روی کرت ن کردو۔ اوروہ جو کچھ کھے اس کیکہ کہ کسی کو مع ں ھفتصدقہ فی کل ما قال“ یعنی جائز نھ”

رھو۔
البتہ اس مطلب کا مسئلہٴ قلید س کوئی ربط نھں ھ کونکہ مقلد اپن مجتھد کی ھربات مں قلید و

روی نھں کرا ۔ ملاً اصول دن مں قلید باطل ھ اور فروع دن مں بھی ضروریات اور قطعیات مں قلید
صحح نھں ھ۔ ملاً خود نماز ، روزھ، زکوٰة، خمس،حج اور جھاد ک واجب ھون یا ملاً شراب ، جوا، مردار،

غصب، ظلم اور دوسرے ان امور ک حرام ھون مں جو دن اسلام مں سب ک لئ قطعی ویقینی ھں، قلید
درست نھں ھ۔ اگر کوئی مجتھد کھے کہ نماز واجب نھں ھ یا شراب نوشی جائز ھ تو اس کی بات قابل

قبول نھں ھوگی۔
اسی طرح موضوعات مں بھی قلید نا جائز ھ یعنی اگر مجتھد کھے کہ یہ پانی شراب نھں ھ یا یہ کڑا فلاں



شخص کا مال ھ تو اس کی بات ر عمل کرنا واجب و لازم نھں ھ بلکہ ایس مسائل مں مجتھد اور دیگر
افراد مں کوئی فرق نھں ، سب یکساں ھں۔

بنا بر اں مجتھد کا قول بعض امور و مسائل مں حجت اور معتبر ھ۔ اور وہ فروع دن ک بعض وہ مسائل
ھں جن کا مقلد کو علم نھں اور علماء ک نزدیک مورد اخلاف ھں۔

اور ضمناً یہ بھی معلوم ھونا چاھئ کہ جو لوگ قلید ک حرام ھون کا فتویٰ دے کر لوگوں کو قلید نہ کرن کی
دعوت دیت ھں آیا وہ خود فتویٰ نھں دے رھ ھں ؟ آیا لوگوں ک لئ ان کی گفار کی روی اور قلید کرنا

غلط نھں ھ؟ اگر غلط ھ تو لوگوس کوں نھں کھت کہ ھماری گفار کی قلید و روی کرنا بھی حرام ھ۔
ھماری بات نہ ماننا۔

سوال۸: آیا جس مجتھد کی قلید کرنی ھ اس مں مرتبہٴ اجتھاد و قدرت اسنباط ک علاوہ اور شرائط کا ھونا
ضروری ھ یا نھں؟

جواب :مجتھد و مرجع قلید مں مرتبہٴ اجتھاد ر فائز ھون ک علاوہ مندرجہ ذل شرائط کا ھونا بھی ضروری
:ھ

پھلی شرط : عادل ھو یعنی اس کا ایمان اس قدر کامل اور قوی ھو کہ واجبات مں س کسی واجب کو ترک نہ
کرے اور محرمات مں س کوئی حرام کا م کو انجام نہ دے۔ دوسرے لفظوں مں گناھان کبرہ س دور رھ اور

گناھان صغرہ کی کرار نہ کرے۔ پس گنھگار مجتھد کنا ھی بڑا عالم کوں نہ ھو اس کی قلید جائز نھں۔
دوسری شرط: اعلم ھو یعنی دوسرے علماء س زیادہ عالم اور دانا ھو چند صاحبان علم و فضل مجتھدن مں
س مقلد کو وہ مجتھد اختیار کرنا چاھئ جو بقیہ مجتھدن س علم و فضل مں بر تر ھو۔ یہ ایک فطری امر

ھ کہ جب کوئی شخص کسی مھلک مرض مں مبلا ھو تو اسی ڈاکٹر کی طرف رجوع کریگا جو باقی تمام
ڈاکٹروں س زیادہ تجربہ کار ھو گا۔ چونکہ احکام الٰھی اور دینی عقائد و مسائل بھی اھمیت رکھت ھں لھذا

انھں بھی اسی مجتھد اور فقیہ س حاصل کرنا چاھئ جو سب س زیادہ عالم اور دانا ھو۔
تیسری شرط: وہ زندہ ھو۔ یعنی جو شخص ابتدا ھی س علمائ گزشتہ مں س کسی کی قلید کرے اس کی

قلید صحح نھں ھ۔ کونکہ عوام کا مجھتد کی طرف رجوع کرنا مریض ک ڈ اکٹر کی طرف رجوع کرن کی طرح
ں زندہ ڈاکٹر کی طرف رجوع کرتبارے م کہ مریض ک کہ عقلاء کی روش و طریقہ یہ ھ اور واضح رھ ھ
ں کرتر عمل نھ کسی نسخہ ھوئ دئ ں اور کسی مردہ ڈاکٹر کھ ر عمل کرت دستور ں اور اس کھ
ھاں اگر کسی زندہ مجتھد کی قلید کرلی ھ، کچھ مدت اس ک مسائل ر عمل کرن ک بعد مجتھد فوت

ھوگیا ھ تو اس صورت مں ا سکی قلید ر دوسرے زندہ مجتھد کی اجازت ک ساتھ باقی رھا جاسکا ھ۔
پس نتیجاً فوت شدہ مجتھد کی قلید ر باقی رھنا صحح ھ۔ لیکن ابتدا ھی س فوت شدہ مجتھد کی قلید

کرنا صحح نھں۔

سوال ۹: کسی مجتھد کی اعلمیت کی تشخیص کرنا کہ یہ مجتھد اپن ھم عصر مجتھدن س علم مں زیادہ
ھ ایک عام شخص ک لئ جو اس علم س ناواقف ھ، کیس ممکن ھ؟ جواب : اس ایس اشخاص کی
ی اھلیت کا اندازہ لگا سکتان کی عل ار سی گفجو فقھا کی کتب، دروس اور عل طرف رجوع کرنا چاھئ

ھں ( جنھں فقہ کی اصطلاح مں اھل خبرہ کھا جاا ھ) اور اگر ایس اشخاص کی طرف رجوع ممکن نہ ھو



یا یہ معلوم ھو کہ تمام مجتھد علم مں مساوی ھں تو جس کی قلید کی جائ صحح ھوگی۔

سوال۱۰: اگر کسی شخص ن اپنی زندگی کا ایک حصہ بغر قلید ک گزار دیا ھ اور اپنی عبادات اور دیگر اعمال
کو ماں باپ اور دوسرے لوگوں ک کھن ک مطاق انجام دیا ھ۔ اب متوجہ ھوا ھ کہ قلیدکرنا واجب ھ۔

اس ک سابقہ اعمال ( جو بغر قلید ک انجام دئ ھں) صحح ھں یا غلط و باطل؟ جواب: اس کو چاھئ کہ
اب کسی جامع الشرائط مجتھد کی قلید کرے۔ اپن سابقہ اعمال و عبادات کا اس ک فتوے س مقابلہ کرے۔ جو

اعمال اس مجتھد ک فتوے ک مطاق ھوں صحح ھں اور جو مطاق نہ ھوں اگر ممکن ھو تو ان اعمال کو
دوبارہ اس مجتھد ک فتویٰ ک مطاق بجالائ اور اگر دوبارہ نہ بجالائ اور قیامت ک دن معلوم ھو جائ کہ یہ

لئ ونکہ ھر شخص کق نہ تھے تو یہ شخص عذاب الٰھی کا مستحق ھوگا کمطا اعمال دستورات دینی ک
ضروری ھ کہ احکام خدا کو اس طرح بجالائ کہ اس کو اطمنان حاصل ھوجائ کہ مں ن اپنا وظیفہ ورا کردیا

ھ وگرنہ روز قیامت شرعاً اور عقلاً جواب دہ ھ۔

سوال۱۱: وہ ماخذ و مدارک کن ھں جن س مجتھد احکام الٰھی کو سمجھا ھ؟ جواب : حکم الٰھی کا مدرک
وہ منابع و ماخٓذ ھں جن مں غور و فکر کرن س مجتھد احکام الھٰی کو اخذ کرا ھ اور وہ ماٴخذ و مدارک

تن چزں ھں:

۱․قرآن مجید ۔
۲․احادیث و روایات جو یغمبر اکرم(ص) اور ائمہٴ ھدی علیھم السلام ( یعنی آپ ک بارہ جانشینوں) س ھم

ک پھونچی ھں۔
۳․عقل و خرد جو باطنی رسول ھ جس طرح یغمبر اکرم(ص) ظاھری رسول ھں۔

لئ ک و حاصل کرن سمجھن اور احکام الٰھی کو مذکورہ بالا مدارک س ر فائز ھون سوال ۱۲: درجہٴ اجتھاد
کن شرائط اور مقدمات کا ھونا ضروری ھ۔آیا سب ک لئ وہ شرائط میسر ھں یا نھں؟ جواب :ان امور کو مد

نظر ھوناچایئ کہ اولاً قرآن مجیدجو احکام الٰھی ک لئ مھمترن مدرک ھ عری زبان مں ھ۔
انیاً احادیث و روایات بھی عری ھون ک علاوہ ۱۲۰۰ سال ک فاصلہ مں مخلف اشخاص ک ذریعہ ھم ک

پھنچی ھں۔
نباط اور احکام الٰھی کو دلائل اور مدارک سں اجتھاد اور اسکہ موجودہ زمانہ م ا ھبالکل واضح ھوجا
سمجھنا ایک مشکل و دشوار ترن کام ھ اور اس ک لئ مندرجہ ذل شرائط کا ھونا انتھائی لازی ھ۔

پھلی شرط :

عری لغت کا علم حاصل کرنا یعنی عری الفاظ ک معانی کا جاننا ا کہ جو کلمات قرآن مجید ، احادیث اور
روایات اھل بیت علیھم السلام مں وارد ھوئ ھں ان ک معانی معلوم ھوسکں ۔ اس موضوع ر مخلتف

کابوں کا مطالعہ بھی ضروری ھ۔



دوسری شرط:

تحصل علم صرف و نحو کہ عری الفاظ ک مشقات اور صحح جملہ بندی کی کیفیت بات ھں اور اس
موضوع مں بھی چند کابوں کا ڑھنا لازی ھ۔

تیسری شرط:

سمجھن ح مدارک و منابع سل علم اصول یعنی ان قواعد کا علم حاصل کرنا جو احکام الٰھی کو صحتحص
مں مدد دیت ھں۔ یہ علم بھت وسع ھ ۔ اس علم ک مطالب کی تحقق اور ان ک حل مں ے شمار

کابں لکھی گئی ھں اور مرتبہٴ اجتھاد ک پھنچن وال حضرات کا سب س زیادہ وقت اسی علم کی تحصل
و تحقق مں صرف ھوا ھ۔ اگر کوئی شخص اس علم س ناواقف ھو تو احکام الٰھی ک سمجھن اور اسنباط

کرن کی صلاحیت اپن اندر یدا نھں کرسکا ۔

چوتھی شرط:

تحصل علم رجال یعنی ان افراد ک حالات کا جاننا جن ک ذریع احادیث و روایات ھم ک پھنچی ھں۔ یعنی
وہ لوگ جو یغمبر اکرم(ص)اور ائمہ ھدی علیھم السلام ک اصحاب مں شامل ھں اور جنھوں ن بارگاہ رسول

اکرم یا ائمہ ھدی علیھم السلام س دینی احکام حاصل کئ ھں اور اسی طرح ان ک بعد وہ طبقات جن مں
س ھر طبقہ ن اپن سابقہ طبقہ س احادیث کو پھنچا یا ۔ صاحبان کتب اربعہ ک زمانہ ک یہ سلسلہ جاری

رھا یعنی اس زمانہ ک کہ جس وقت اکثر احادیث و روایات کو شیعوں کی چار اھم کابوں مں جمع کردیا گیا
جو ”کتب اربعھ“ ک نام س مشھور ھں۔

ان مذکورہ افراد کی تعداد قریباً ۱۳ ھزار ک قریب ھ۔ اسی طرح جو احادیث و روایات ان افراد ک ذریعہ مخلتف
کتب مں اور پھر کاب ”وسائل الشیعھ“ ( جو احادیث شیعہ کی معتبر ترن کاب ھ) مں جمع کی گئی ھں

ان کی تعداد بھی ۲ ھزار ک آ س پاس ھ۔
تو اس ک ا ھذریعہ حاصل کرنا چاھ نباط کاجتھاد و اس ی احکام کو اپنمذھ ں کوئی شخص اپنبنابرا
لئ کتب رجال کا مطالعہ کرنا ضروری ھ جو ان افراد ”رواة احادیث“ ک حالات ، خصوصیات اور امتیازات مں

لکھی گئی ھں ا کہ ان افراد ک حالات س مطلع ھون ک بعد باسٓانی احادیث و روایات کی صحت و فساد کو
سمجہ سک اور احکام الٰھی ک اسنباط مں اس کوئی دقت یش نہ آئ۔

پانچوی شرط:

تحصل علم تفسر یعنی تفسر س انا واقف ھو کہ احکام س متعلقہ آیات ک معنی و مطالب سمجہ سک۔

چھٹی شرط:

لئ ق کرنا اور معلوم کرنا کہ آیا فلاں روایت فلاں حکم کں تحقل علم حدیث یعنی احادیث و روایات متحص



دلل بن سکتی ھ یا نھں۔ آیا اس روایت میاستدلال ک شرائط پائ جات ھں یا نھں؟ کوئی دوسری روایت تو
اس ک خلاف نھں؟ اسی طرح ھر حکم ک اسنباط مں متعلقہ باب کی روایات کی تحقق ، شرائط وموانع ر

بحث ک علاوہ کسی حدک دوسرے ابواب کی روایات ر بھی نظر کرنا کہ شرائط ک حصول کا ورا اطمنان
ھوجائ۔

نتیجہ
ی قواعد اور اصول ککہ جو شخص مجتھد بننا اور عل ا ھیہ نتیجہ حاصل کیا جاسک سابقہ مطالب س

ذریعہ اپن مذھی مسائل کو خود مربوط مدارک س حاصل کرنا چاھا ھ اس ک لئ مذکورہ چہ علوم(علم
لغت عری، صرف و نحو، رجال، اصول، تفسر، حدیث)مں س ھر علم کی مخلف کابں ڑھن ک علاوہ ھر

علم مں صاحب نظر ھونا بھی ضروری ھ۔ اکہ صحح طور ر اپن مقصد ”اسنباط احکام“ ک پھنچ سک۔ اور
مذکورہ بالا مراحل کو ط کرن اور مقصد اصلی” یعنی درجہ اجتھاد‘ ‘ک پھنچن ک لئ(اشخاص کی استعداد

مخلف ھون کو مد نظر رکھت ھوئ(قریباً ۲۰ سال س پچاس سال ک عرصہ صرف ھوا ھ۔

سوال۱۳:شریعت اسلام ک کن و ہ احکام ھں جن مں انسان ”مکلف“ ک لئ ضروری ھ کہ وہ مجتھد ھو یا
مقلد؟ جواب :احکام شرعیہ وہ دستورات الٰھی یا آسمانی قوانن ھں جن کو خداوندعالم ن بشر ک انفرادی و

اجتماعی ، دنوی و اخروی فائدہ کلئ منظم ومرتب کرک انبیاء ک ذریعہ انسانی معاشرہ ک پھنچایا ھ۔ بطور
اختصار ان احکام کو چا رقسموں مں قسیم کیا جاسکا ھ۔

پھلی قسم: عبادات

یعنی وہ اعمال جن ک بجالان ک لئ نیت شرط اور ضروری ھ کہ ان کو قربةً الیٰ الله انجام دیاجائ ملاً :وضو،
غسل، تیمّم، نماز، زکوٰة، خمس، روزھ، اعکاف،حج، عمرھ، جھاد، امر بالمعروف، نھی عن المنکر۔

دوسری قسم: عقود

یعنی وہ اعمال جو دو افراد ک ذریعہ انجام پات ھں اور غالباً دونوں طرف س صیغہ ک اجراء کی ضرورت ھوتی
ھ، جیس تجارت، اجارھ، ( کرایھ)، رھن، صلح، شرکت، مضاربھ(سرمایہ کاری)، مزارعہ (کاشکاری مں شرکت)،

مساقاة( باغبانی )، ودیعھ( امانت) عاریھ( اپنا مال کسی دوسرے کو ادھار دینا کہ وہ اس س استفادہ کرے)،
ضمان ( ضمانت)، حوالہ (حوالھ، ڈرافٹ)، کفالت، وکالت، وقف، حبس ( اپنی ملکیت کو ایک خاص مدت ک

وقف کرنا نہ کہ ھمیشہ ک لئ)، ھبھ، وصیت، جعالہ( ٹھیکہ، ٹنڈر)، نکاح۔

تیسری قسم:ایقاعات

یعنی وہ کام جو ایک آدی ک ذریعہ انجام پائ جات ھں اور ان مں ایک طرف س صیغہ جاری کرن کی
ضرورت ھوتی ھ ملا: طلاق، خلع ( عورت اپن شوھر س طلاق حاصل کرن ک لئ کچھ رقم اپن مھر س یا



کسی اور ذریعہ س شوھر کو ادا کرتی ھ کہ اس طلاق دین ر آمادہ ھوجائ) مبارات، ظھار (یعنی شوھر بوی
کو کھے کہ تری کمر مرے لئ مری ماں کی طرح ھ، اسلام س پھل یہ طلاق سمجھی جاتی تھی، لیکن

ں زوجہ سں لیکن اصطلاح فقہ ملغوی معنی قسم کھا نا ھ ایلاء ( اس ک ،(کفارہ ھ لئں اس کاسلام م
ھمبستری نہ کرن کی قسم کھانا ھ چاھ ھمیشہ ک لئ یا کچھ مدت کیلئ قسم کھائ)، لعان ( شوھر اپنی
زوجہ ر فاحشہ ھون کا الزام لگائ)، عق ( غلام آزاد ھوگا) مکاتبہ ( غلام اور مالک ک درمیان یہ معاملہ ھو کہ
جنی رقم غلام مالک کو ادا کرے گا اسی نسبت س وہ آزاد ھواجائ گا ، اقرار، نذر، عھد، یمن، (خدا ک نام کی

قسم) حجر( ممنوع التصرف )۔

چوتھی قسم: احکام

:ڑتی۔ جیس ںکسی کلمہ ( یا صیغھ) کی ضرورت نھ لئ ک ں انجام دینر عبادی امور جنھیعنی وہ غ
صید (شکار کرنا)، ذباحھ( ذبح کرنا)، اطعمہ (ماکولات مں جو چزں کھائی جاتی ھوں )،اشربہ ( مشروبات)،

غصب، شفعھ، کفارات، احیائ اموات( غر آباد زمینوں کو آباد کرنا)، لقطھ( گری ھوئی چز کا اٹھانا)، ارث( وراثت)،
قضا (قضاوت)، شھادت، حدود، قصاص، دیات( اوان)۔

وہ تمام فرعی احکام و دستورات ( جو فروع دن س مربوط ھوت ھں) ان چار قسم ک حالات س ھی متعلق
ھں۔

حوال

۱۔رجال نجاشی ص۱۰ ، فھرست طوسی ص۵ ح٦۱
۲۔اختیار معرفة الرجال ج۲ ص ۵۲۳ ح ۴۷۰

۳۔وسائل (۳۰ جلدی ) ج ۲۷ ص ۱۴۸ چاپ آل البیت ۔وسائل (۲۰جلدی ) ج ۱۸ ص ۱۰۷ ح ۳۴
۔احتجاج ج۲ ص ۲٦۳ ، بھار ج۲ ص ۸۸

۵۔معانی الاخبار ص ۱۸۰
٦۔سورہ زخرف /۲۳

۷۔ دعائم الاسلام ج۲ ص ۵۳۰ ح ۱۸۸۵ ، کافی ج ۷ ص ۴۱۲ ح۴
۸۔کافی ج ۲ ص۲۹۸ ح۵، معانی الاخبار ص۱۶۹ ،۱۸۰

۹۔کمال الدن ص۴۸۴ح۴
۱۰۔بصائر الدرجات ص۴۳۳ ، کمال الدن ص۲۳۴ ح۴۴ ، دعائم الاسلام ج۱ ص ۲۸ ، امالی شخ صدوق ص ۲۱۶

ح۸۴۳)

 


