
دعائ مکارم الاخلاق کی شرح اور تفسر

<"xml encoding="UTF-8?>

عرض مترجم
دٍ نبَيِهِ وَ آلهِِ وَ سَلمَ تسَْليِماً لا سيما هُ عَلىٰ مُحَم هِ الذِي لاٰ إلِٰهَ إلاِ هُوَ، وَ لَهُ الْحَمْدُ ربَ الْعالَمِنَ، وَ صَلى اللّٰ الْحَمْدُ للِّٰ

علی الْكَهْفِ الْحَصِنِ وَ غِيَاثِ الْمُضْطَرنَ وَ مَلْجَإِ الْهَاربِِنَ وَ مَنْجَا الْخَائفِِنَ وَ عِصْمَةِ الْمُعْتصَِمِنَ روحي و ارواح
العالمن لتراب مقدمة الفداء. و اللعنة علی اعدائهم اجمعن

امابعد
مرحوم فلسفی ن دعائ مکارم الاخلاق ر دو جلدوں ر مشتمل کاب کی شکل مں ایک مبسوط شرح لکھی

ہے۔ فاضل ارجمند  جناب علی مخاری ن ان دو جلدوں مں کئی ایک گوہر نایاب کو جمع کرک فارسی مں ایک
مقالہ کی شکل مں یش کرن کی سعادت حاصل کی ہے۔ حقر ن قبلہ اساد محترم حج الاسلام شخ غلام
قاسم تسنیی کی سررستی مں  اس کا اردو مں ترجمہ کرک اردو زبان ک مومنن ک لئ یش کیا ہے۔ اصل

مقالہ اور ترجمہ مں کئی جہات س نمایاں فرق ہے۔
1۔ آیات اور نہج البلاغہ س لئ گئ حدیثوں کا ترجمہ جناب ذیشان حیدر جوادی ک ترجمہ س درج کیا ہے۔

ر ترجمہ "الشافی" س اصول کافی احادیث کا ترجمہ قبلہ سید ظفر حسن نقوی امروہی  ک 2۔ اصول کافی ک
ماخوذ ہے۔ اسی طرح توحید شخ صدوق کا ترجمہ سید محمد عطا عابدی کی کاب س ماخوذ ہے۔

3۔ احادیث اور آیات مں حد الامکان اعراب کا خیال رکھا گیا ہے۔
4۔ کئی ایک مقامات ر حدیث ک وسط کو  طولانی ہون کی خوف س حذف  کیا ہے۔

5۔ جہاں جہاں حقر کی نظر مں ضروری سمجھا اس (مترجم) کی علامت ک بعد درج کیا ہے۔
6۔ یہ مقالہ کل دعائ مکارم الاخلاق کی شرح نہں ہے بلکہ بعض منتخب جملوں کی  توضح ہے۔

7۔ کئی ایک جگہ  حدیثوں کو مکمل نقل کرن ک بجائ بعض حصہ نقل کیا اور پھر ترجمہ کو مکمل لکھا ہے۔
8۔ کتب حدیثی مں عصر مولف کا خیال رکھا ہے، کہ بعض جگہ فاضل مقالہ نگار ن کسی حدیث کو بحار

،وسائل اور مستدرک جیس منابع س نقل کیا تھا حقر کی کوشش یہ رہی کہ اس محاسن، قرب الاسناد، اصول
کافی اور شخ صدوق کی کابوں س اخذ کی جائ۔

مرے مخلص دوستوں س ازتہہ دل اصلاح اور حوصلہ افزائی کی امید کرا ہوں۔

محمد عیسی رو ح اللہ حرم اہل بیت ع  قم اسلای جمہوریہ اران
24 شعبان المعظم 1436ہ ق

دیباچہ
صحیفہ سجادیہ، زبور آل محمد کسی تعریف ک محاج نہں اور شاید ہی کوئی ہو جو اس س ے خبر ہو۔

طنطاوی مصری ، اہل سنت ک بزرگ عالم  اور مفسر قرآن جب شہر مقدس قم کی زیارت  کو مشرف ہوئ تو
مرحوم آی اللہ مرعشی نجفی ن صحیفہ سجادیہ کو حوزہ علمیہ قم  ک بہترن ہدیہ ک طور ر یش کیا۔



طنطاوی ن اس اول س آخر ک کئی بار مطالعہ کیا اور کہا کہ:
«و من الشقاء عدم معرفتى للصحيفة»  

یہ مری بدبختی ہے کہ صحیفہ سجادیہ س ناواقف ہوں۔
صحیفہ سجادیہ ک مخلف طبع، ترجمہ اور شرح ہں سب س کامل اور جامع چھاپ وہ طبع ہے جس مدرسہ

امام مہدی عج ن زور طبع س آراستہ کیا ہے۔
 ں بھی ملحقات کآخر م ح الجنان کمفات ں دعاہے اور اسمکارم الاخلاق صحیفہ سجادیہ کی بیسو دعائ

طور ر  نشر کی جاتی ہے۔
ائمہ معصومن علیہم السلام کی دعائں اور اذکار  معارف ک ٹھاٹھں مارت ہوئ سمندر ہں لیکن ہر ایک

خاص اثر ک حامل ہں ملاً دعائ ابوحمزہ ثمالی، مناجات خمسہ عشر، دعائ کمل ۔۔۔ اہل دل ک راز و نیاز
ہں۔ ان مں بعض سیاسی پہلو ک حامل ہں جیس زیارت عاشورا، دعائ افاح اور دعائ ندبہ۔

زیارت جامعہ کبرہ، امام شناسی اور مسائل اعقادی جیس معارف کی حامل ہے۔ دعائ مکارم الاخلاق، اخلاقی
جملات  ر مشتمل ہے۔ایس اخلاق جو جامع اور کامل ہں جن مں روحانی اور نفسیاتی مسائل ر بحث ہوئی

ہے اسی طرح سماجی، معاشی ،خودشناسی اور خود سازی جیس موضوعات ر معارف بیان ہوئی ہں۔
دعائ مکارم الاخلاق کی شرح اور تفسر از مرحوم فلسفی

ر کتھے۔ یہ شرح اور تفس ر کرتمکارم الاخلاق  کی شرح و تفس ں ایک دن دعائمرحوم فلسفی  ہفتہ م
قررں قم ک علاوہ تہران مں بھی جاری رکھت تھے ۔ ایک عرصہ ک یہ قررں اران ک ریڈوز س  بھی

نشر ہوا کرت تھے
ان قرروں کا مجموعہ  رد و بدل اور آیات و احادیث ک اضاف  ک بعد   تراسی (83) فصلوں اور تن جلدوں

مں خوبصورت  اور دلچسپ انداز مں چھاپ ہوا۔
دعائ مکارم الاخلاق انسان ساز روگرام کا نام ہے۔ حضرت امام زن العابدن علیہ السلام ن اس دعا مں

انسانی اور اخلاقی  صفتوں کو بیان کی ہے اس دعا کی اثٔر انی ہے کہ اگر کوئی  دل س ان اوصاف کو اپنائ اور
اپن رفار،کردار اور گفار مں ان کی رعایت کرئ تو مدارج انسانیت ک اعلی درج ر فائز ہو سکا ہے۔

اس کاب ک بارے مں
1-    یہ کاب بھی مرحوم فلسفی ک قرروں کا مجموعہ ہےلیکن آپ ک دوسرے مجموعات س یکسر الگ
تھلگ ہےیہ کاب ایک قرری مجموعہ س زیادہ ایک تحقیقی کاب جیسا ہے۔ اگر چہ اس کاب کا نام بھی

قرری نام ہے اور مرحرم فلسفی حوالہ دیت وقت  بھی اسی انداز کاخیال رکھت ہں جیس ساتوں قرر۔۔۔
لیکن ایک تحقیقی کاب ک تمام خصوصیات اس مں موجود ہں۔(1 )

2-    آپ ن فیسٹولز، بڑے شخصیات ک برسوں اور دیگر مواقع ر دسوں مقال تحرر فرمائ ہں ان ک علاوہ
آٹھ کابں بھی لکھں جو مندرجہ ذل ہں:
1)    کودک از نظر وراثت و تربيت 2 جلدں

2)     جوان از نظر عقل و احساسات 2 جلدں
3)    بزرگسال و جوان از نظر افکار و تمايلات2 جلدں

4)     آيه الکرسى يام آسمانى توحيد 1 جلد
5)     اخلاق از نظر همزيستى و ارزش هاى انسانى 2 جلدں



6)     معاد از نظر روح و جسم 3 جلدں
7)     سخن و سخنورى از نظر بيان و فن خطابه 1 جلد

8)    شرح و تفسر دعاى مکارم الاخلاق 3 جلدں
اور آخری کاب مرحوم ک سب س آخری الیفات مں س ہےاسی لئ سنجیدہ اور پکی ہوئی ہے۔ حوزہ علمیہ

کا ایک فاضل  طالبعلم –اپنی جوانی ک ایام مں- نقل کرا ہے کہ:
مرحوم فلسفی ہمں اس بات کی اکید کرت تھے کہ جب ک سنجیدہ اور پختہ نہ ہو جائ  اپنی کابوں کو منظر
عام ر نہ لائں؛ اس لئ کہ کچھ عرصہ بعد جب آپ بڑے عالم ہوں گ اور اپنی نظریات پہ نظر انی کرں  گ اور

بعض مطالب کی کم افادیت س مطلع ہوجائں گ  تو پچھائں گ۔
3-    اگر چہ  اس کاب ک شروع مں موضوعات اور آخر مں کابوں کی فہرست درج ہے اس ک باوجود کبھی
کبھار بعض مطالب کو جو دوسری جگہ یا دوسری کابوں مں مندرج کرت ہوئ اسی کاب کا حوالہ دیا ہےاس

لئ ایک خاص اہمیت اور افادیت  ک ساتھ ساتھ بہترن نظم و نسق کی بھی حامل ہے۔
ج 2 ص 221 مں لکھت ہں:

ں سں بعض آیات اور روایات کی طرف اشارہ ہوا ، یہاں بھی ان مر نمبر 7 مقر اب کی پہلی جلداس ک"
بعض کا تذکرہ ہوگا"۔

ل ی باتوں کو بیان کرنبھی ٹھوس عل اریخی حکایتوں س ، وںں بعض دلچسپ اور اصلی کہاناب ماس ک
لئ مدد لی ہے اسی طرح اشعار اور ضرب المل س بھی استفادہ کیا ہے۔

راوی ک  ہوئ ر حاکم سیاسی فضا کا خیال رکھت زمان ں کبھی زمان ،مکان  اور راوی کم 4-    نقل کرن
بعض نفسیاتی خصوصیات کی طرف خوبصورت اشارے بھی کئ ہں جیس صفحہ نمبر  223ر فرمات ہں:

اسلام ک عظیم رہبراور رہنما ن اپنی ایک حساس قرر  (حج ک ایام مں) مں  مسجد الخیف مں تن باتوں
کی یاد آوری کی ۔۔۔۔ سفیان ثوری – ایک تعلیم یافتہ انسان اور احادیث کا حافظ۔ کئی بار امام صادق علیہ السلام

امام س ں تھا اور اسوہ امام کاعاشق نہ علم بھی سیکھا لیکن اندر س اور امام س حضور مشرف ہوئ ک
کوئی دلچسی نہں تھی.... ۔

5-    اس عظیم کاب کی خاموں مں س قدیی لغت کی کابوں س استفادہ نہ کرنا ہے، آپ نمشکل الفاظ
کی شرح ک لئ قدیی کتب کی طرف مراجعہ نہں کیا۔ جو الفاظ لسان وحی مں آئ ہں ان کو صحح

حد الامکان قریب ہو۔ المنجد جیس س زمان جو وحی ک استفادہ کرنا چاہیئ ان قرینوں س لئ ک سمجھن
کتب کی طرف مراجعہ کرنا ے جا اور فائدے س خالی ہے۔ بلکہ "العن"  الیفِخلل بن احمد فراہیدی

متوفی175ہ ق، "المحيط في اللغة" الیفِ صاحب اسماعل بن عباد متوفی 385 ہ ق ، "مجمل اللغة و معجم
مقايس اللغة" الیفِ احمد بن فارس متوفی 395 ہ ق ، "تهذيب اللغة" الیفِ محمد بن احمد بن ازہری متوفی
370 ہ ق، "المخصص و المحکم و المحيط الاعظم" الیفِ علی بن اسماعل بن سیدہ متوفی 458 ہ ق ، صحاح

جوہری اور باقی قدیی لغت کی کابوں س استفادہ کرنا چاہیئ تھا۔
آیات اور روایات کو سمجھن ک لئ ایک اور قرینہ یہ بھی ہے کہ  ایک لفظ کا مورد بحث آیت یا روایت ک علاوہ

دوسری آیتوں اور روایتوں مں استعمال کو دیکھنا ہے۔
 مرحوم فلسفی اس وادی مں اہل خبرہ ہے آپ ن ایک عمر خطابت کی ہے اور ائمہ معصومن علیہم السلام

ک احادیث س مانوس ہے۔ آپ سفينة البحار اور مزان الحکمة جیس معجم کی طرف رجوع بھی کرت تھے  اور



ں اپنکلاسوں م اپنی فن خطابت ک  بھی تھے اور اس کو اپنات وقت ایک کارآمد طریق یادداشت لکھت
شاگردوں کو بھی سکھات تھےان سب ک ساتھ حدیث یاد کرن ک بھی اکید فرمات تھے، آپ کا کوئی شاگرد

نقل کراہے:
"مں ن ہر روز چار حدیثوں کو یاد کرن کی نذر کر رکھی ہے"۔

6-    اس کاب کی ایک اور  نقص یہ ہے کہ اس ک لئ کوئی موضوعی فہرست نہں ہے ، اگر  بعد ک ایڈیشینز
مں موضوعات کی فہرست کا بھی اضافہ کیا جائ تو مبلغ اور خطباء حضرات ک لئ ایک مفید مرجع ہوگا۔

ں جیسہ اب کی ایک اور  نقص یہ ہے کہ کبھی ایک آیت یا روایت کوبار بار ذکرفرمات7-    اسی طرح اس ک
تیسری جلد ک صفحہ 208 مں ایک روایت "حقوق فرزند" ک عنوان س  ذکر کرت ہں جب کہ یہی روایت جلد
نمبر ایک صفحہ 106 مں "فرزند" ک عنوان س ذکر کئ تھے۔ اسی طرح جلد سوم صفحہ 468 مں بھی نقل

فرمات ہں۔
8-    اس عظیم سرماے کی اہم خوبوں مں س ایک یہ ہے کہ اس مں بات کرن مں ادب کا بہت زیادہ

خیال رکھا گیا ہے۔ وری کاب مں کسی کی مذمت یا ے ادی نہں کی ہے اور نہ ہی  کسی گروہ کی توہن کی
ہے۔  یغمبر اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم ، قرآن کریم اور عظیم شخصیات اورمقدس اشیاء کا نام عزت و

ی اسلام ص، قرآن شریف، قرآن مجید، حدیث شریف، دعائیامبر گرا ساتھ لیا ہے۔ جیس احترام اور وقار ک
شریف مکارم  الاخلاق، یہ  آسمانی کاب ۔

9-    اسی طرح منطقی نظم و نسق کا خیال رکھنا اور ہر جلسہ ک لئ کسی موضوع کا مشخص کرنا اس کاب
ں تو شروع ہی سہ ں بات کرتں چند فصول اور ابواب مہے۔ مولف جہاں کہ ں سوں مدیگر اہم خوب ک

س ں داخل ہونں اسی طرح جب کوئی بحث ختم ہوتی ہے تو  دوسری بحث مہ اس نکتہ کی یاددہانی فرمات
پہل مخاطب کو آگاہ کرت ہں اور آگاہی ک ساتھ نئی بحث شروع کرت ہں۔

دعا کی منتخب تفسر
«اللهم صل على محمد و آل محمد»

امام سجاد علیہ السلام صحیفہ سجادیہ ک تمام دعاؤں ک شروع مں محمد و آل محمد ر درود بھیجت ہں۔
دعائ شریف مکارم الاخلاق کا بھی درود ک ساتھ آغاز کرت ہں۔

اس جملہ مں دو باتں بحث کرن کی قابل ہں:
1-    خود دعا کی شرعی حیثیت؛ اس لئ کہ شروع لفظ  «اللهم» س کرت ہں جو اصل مشروعیت دعا کی دلل

ہے۔
2-    دعا س پہل نی معظم اسلام صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم ر درود ۔

صلوات کی اہمیت
دعا دن ک سب س یقینی امور اور ضروریات مں س ہے گذشتہ یغمبروں ک ادیان مں بھی دعا ایک حتی
امر تھی دعا کبھی استجابت ک قابل ہو جاتی ہے لیکن کبھی علتوں اور مصلحتوں ک سبب قبول نہں ہوتی ہے
لیکن صلوات وہ نہا دعا ہے جو ہمیشہ قبول ہوتی ہے۔ روایات مں آیا ہے کہ درود اور صلوات کی دعا قبول ہوتی

ہے اس لئ اپن دعاؤں کا شروع اور  اخام  صلوات ر کرں۔
حضرت علی علیہ السلام فرمات ہں:

د»(2 ) دٍ وَ آلِ مُحَم ى عَلَى مُحَمى‏ يُصَلكُلُ‏ دُعَاءٍ مَحْجُوبٌ‏ حَت» 



ہر دعا اور نہں جا سکتی ہے (قبول نہں ہوتی ہے) جب ک محمد و آل محمد ر درود نہ بھیجا جائ۔
اسی طرح امام صادق علیہ السلام فرمات ہں:

دٍ ثمُ يَسْألَُ اللهَ حَاجََهُ ثمُ يَخْتمُِ دٍ وَ آلِ مُحَم لاَةِ عَلَى مُحَم فَلْيَبْدَأْ باِلص وَ جَل هِ عَزمَنْ كَانتَْ لَهُ حَاجَةٌ إلَِى الل»
دٍ وَ لاَةُ عَلَى‏ مُحَم نِ وَ يَدَعَ الْوَسَطَ إذَِا كَانتَِ الصََْرفأكَْرمَُ مِنْ أنَْ يَقْبَلَ الط وَ جَل هَ عَزالل دٍ وَ آلهِِ فَإِن لاَةِ عَلَى مُحَم باِلص

دٍ لاَ تحُْجَبُ عَنْه‏»( 3) آلِ‏ مُحَم
جس کسی ک لئ درگاہ خدا مں کوئی حاجت ہو تو وہ پہل محمد و آل محمد ر درود بھیج پھر اپنی حاجت
کو  درگاہ خداوندی س مانگ پھر درود ر ہی ختم کرئ، اس لئ کہ  خد اس س بلند و بالا ہے کہ دونوں طرف

کو قبول کر ل لیکن درمیان کو رد کرے۔ جب کہ درود ک قبول ہون مں کوئی چز رکاوٹ نہں۔
( 4)"ر بھی درود بھیج اماخ ں آیا ہے کہ "دعا کاسی طرح ایک اور روایت م

نہ ہون والی دعا
کبھی انسان غفلت کی وجہ س ایس دعائں کرا ہے جو نظام ہستی ک ساتھ سازگار نہں ہے ۔

( 5)اے دعا کرن« عَاءِ لاَ تسَْألَْ مَا لاَ يَكُونُ وَ لاَ يَحِل ں: «يَا صَاحِبَ الدہ (مترجم) حضرت علی علیہ السلام فرمات
والا! جو کام نہ ہون والی ہے اور جو حلال نہں ہے اس نہ مانگو۔

 ائمہ معصومن علیہم السلام نہ ہر موقع ر ان لوگوں کو تذکر دئ ہں یہ تذکرات احادیث کی شکل مں اخلاق
کی کابوں مں موجود ہں۔اکہ بعد مں آن وال لوگ جو دن اسلام کی روی کرت ہں ان معارف  اور نکات

کی طرف متوجہ ہو جائں اور دعا مں ان کا خیال رکھں۔ حضرت علی  علیہ السلام فرمات ہں:
«قُلْتُ اللهُمَ‏ لاَ تحُْوِجْنيِ‏ إلَِى‏ أحََدٍ مِنْ‏ خَلْقِكَ‏ فَقَالَ رسَُولُ اللهِ ص يَا عَليِ لاَ َقُولَن هَكَذَا فَلَيْسَ مِنْ أحََدٍ إلاِ وَ هُوَ

مُحَْاجٌ إلَِى الناسِ قَالَ فَقُلْتُ يَا رسَُولَ اللهِ فَمَا أقَُولُ قَالَ قُلِ اللهُم لاَ تحُْوِجْنيِ إلَِى شِراَرِ خَلْقِكَ قُلْتُ يَا رسَُولَ اللهِ
مَنْ شِراَرُ خَلْقِهِ قَالَ الذِنَ إذَِا أعَْطَوْا مَنوا وَ إذَِا مُنعُِوا عَابُو»(6 )

حضرت علی علیہ السلام فرمات ہں کہ مں کہا "خدا یا! مجھے اپن مخلوقات مں س کسی ر محاج نہ
کرں" اس وقت رسو ل اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم ن فرمایا "یا علیؑ اس طرح دعا نہ کرں  کہ مخلوقات

مں س کوئی ایسا نہں ہے جو کسی کی طرف بھی محاج  نہ ہو" مں ن عرض کیا "پس مں کیا کہوں؟" تو
رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم ن فرمایا "کہو کہ خدایا! مجھے اپن برے بندوں ر محاج نہ کرں" مں

ن عرض کیا کہ "خدا ک برے بندے کون ہں"  رسول اللہ ؐ ن فرمایا "خدا ک برے بندے وہ ہں جو جب کسی کو
کوئی چز دیت ہں تو احسان چڑھات ہں اور جب انہں نہں دی جاتی  ہں تو عاب کرت ہں"۔

اسی طرح ایک اور حدیث مں امر المومنن علیہ السلام فرمات ہں کہ:
«لاَ يَقُولَن أحََدُكُمْ اللهُم إنِي أعَُوذُ بكَِ مِنَ الْفِْنَةِ لأِنَهُ لَيْسَ أحََدٌ إلاِ وَ هُوَ مُشْتمَِلٌ عَلَى فِْنَةٍ وَ لَكِنْ مَنِ اسْتعََاذَ

تِ الْفِتنَِ ... وَ يَكْرهَُ انِْلاَمَ الْحَالِ»(7 ) فَلْيَسْتعَِذْ مِنْ مُضِلا
خبردار! تم مں س کوئی شخص یہ نہ کہےکہ" خدایا! مں فنہ س تری پناہ چاہا ہوں " کہ کوئی شخص بھی

فنہ س الگ نہں ہو سکا ہے ۔ اگر پناہ مانگنا ہے تو فنوں کی گمراہوں س پناہ مانگو؛ اس لئ کہ روردگار 
ن اموال اور اولاد کو بھی فنہ قراردیا ہے اور اس ک معنی یہ ہں کہ وہ اموال اور اولاد ک ذریعہ امتحان لینا
۔جبکہ وہ ان کالگ ہو جائ س وال ر راضی رہن والا قسمت ناراض رہن اکہ اس طرح روزی س ا ہےچاہ

بارے مں خود ان س  بہتر جانا ہے لیکن چاہا ہے کہ ان اعمال کا اظہار ہوجائ جن س انسان ثواب یا عذاب
کو دوست رکھت بڑھان ں اور بعض مال کہ ں چاہتں لڑکی نہہ ا ہے کہ بعض لوگ لڑکا چاہتکا حقدار ہو



ہں اور شکستہ حالی کو برا سمجھت ہں۔
اسی طرح حضرت علی علیہ السلام ایک اور حدیث مں ارشاد فرمات ہں:

«مَنْ سَألََ فَوْقَ قَدْرهِِ اسْتحََق الْحِرْمَانَ»(8 ) جو کوئی اپنی  شان اور لیاقت س زیادہ مانگں تو وہ محروی کا
حقدار بن گا۔

(مترجم) دعا کی قبولیت کی راہ مں بہت س رکاوٹں ہں فاضل مولف ن  ایک کلی قانون کا تذکرہ فرمایا کہ
جو چزں ممکن نہں ہے ۔ ان کو اگر مانگی جائ تو وہ قبول نہں ہوگی۔ یہ دنیا علل و اسباب کی جگہ ہے یہاں
تمام حوادث علتوں کی بنا ر  رونما ہوت ہں۔ اس قسم کی دعا کا قبول نہ ہونا خود ان چزوں مں قصور ہے ان

مں یہ طاقت نہں کہ قبول ہوجائں۔
ایمان ک معنی مں دو نظریہ
«و بلغ بايمانى اکمل الايمان»

اور مرے ایمان کو کامل ترں درجہ ک پہنچا دے۔
اہل تحقق مں بعض کا عقیدہ یہ ہے کہ: ایمان "امن" ک  ریشہ س ہے اور اس آرام اور سکون کو  کہا جاا ہے

اقرار اور اعضاء س قاد کا نام ہے زبان سی اعاندر پائی جاتی ہے ۔پس ایمان صرف اور صرف قل جوکو انسان ک
عمل کرنا ایمان ک شرائط مں س ہے۔ انہوں ن چند آیتوں کو دلل ک طور ر یش کیا ہے:

يمَانَ﴾ ( 9) 1-    ﴿أوُلئِكَ كَتبََ فِي قُلُوبهِِمُ الإِْ
یہ (حزب اللہ یعنی خدا ک لشکر)  وہ لوگ ہں جن ک دلوں مں ایمان کو لکھا ہے۔

يمَانُ فِي قُلُوبكُِمْ﴾(10 ) ا يَدْخُلِ الإِْ ا قُلْ لَمْ تؤُْمِنُوا وَ لكِنْ قُولُوا أسَْلَمْنَا وَ لَم2-    ﴿قَالَتِ الأْعَْراَبُ آمَن
بلکہ یہ کہو کہ اسلام لائ ں لائکہ تم ایمان نہ ں تو آپ کہہ دیجئہ آئ ں کہ ہم ایمان لہ یہ بدوعرب کہت

ہں کہ ابھی ایمان تمہارے دلوں مں داخل نہں ہوا ہے۔
قرآن کریم کمتعدد آیات مں  عمل صالح کا ذکر ایمان ک ذکر ر عطف ہوا ہے یعنی بہت س آیات مں ایمان
ں، سورہ عصر کآیت نمبر 25 اور 277 مسورہ بقرہ ک فورا بعد عمل صالح کا ذکر کیا ہے؛ جیس تذکرہ ک ک

آخری آیت مں ۔۔۔ پس اگر عمل صالح  ایمان کا جزء ، اعقاد قلی  اور عمل ایک ہی چز کا نام ہواتو عمل صالح
-جو کہ ایمان کا جزء ہے- کا  اپن آپ ر عطف ہونا لازم آا تھا جو کہ قبح ہےاور ادی لحاظ س غلط بھی ہے۔

پس عمل صالح اور ایمان دو الگ الگ چزں ہں ۔ (11 )
ی اور عمل دونوں سقاد قلں کہ: ایمان اعہ ں جو کہتہ ق ایسمقابل بعض اہل تحق ے کاس نظر

:احادیث کا سہارا لیا ہے جیس عبارت ہے۔ ان لوگوں ن
حضرت علی علیہ السلام س ایمان ک بارے مں دریافت کیا گیا  تو آپ ن فرمایا:

يمَانُ مَعْرفَِةٌ باِلْقَلْبِ وَ إقِْراَرٌ باِللسَانِ وَ عَمَلٌ باِلأْرَْكَانِ» ( 12) «الإِْ
ایمان دل کا عقیدہ، زبان کا اقرار اور اعضاء و جوارح ک عمل کا نام ہے۔   بہت سی آیتں اس نظریہ کی ائید کرتی

:ں۔ جیسہ
﴿وَ جَحَدُوا بهَِا وَ اسْتيَْقَنَتْهَا أنَْفُسُهُمْ ظُلْماً وَ عُلُوّاً فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِنَ﴾(13 )

ان لوگوں ن ظلم اور غرور ک جذبہ کی بناء ر انکار کردیا تھا ورنہ ان ک دل کو بالکل یقن تھا ، پھر دیکھو کہ
ایس مفسدن کا انجام کیا ہوا ہے۔

 اسی طرح سورہ بقرہ آیت 143 اور 146  بھی اس کی ائید کرتی ہے۔



ں قرآن مجید کں کہ :   ایمان  کامل عمل کا نام ہے اگر مسلمان بھائی بہنہ ں فرماتامام صادق اس بارے م
مطاق عمل کرنا چاہں تو تینوں قسم ک ایمان کو مد نظر رکھا جائ؛ زبان ر اقرار، دل س اعقاد، اور اوامر الہی

کی اطاعت؛ اکہ اپن آپ کو سچ مومنوں ک ساتھ ایک صف مں کھڑا کیا جا سک۔(14 )
بہترن اعمال

امام سجاد علیہ السلام خدا س عرض کر رہا ہے کہ:
«وَ انَْهِ بنِيِتيِ إلَِى أحَْسَنِ النياتِ، وَ بعَِمَليِ إلَِى أحَْسَنِ الأْعَْمَال<

خدایا مری نیت کو بہترن نیتوں ر تمام کر اور مری عمل بہترن اعمال ر۔
نیک عمل وہ ہے جو سنت رسول ک مطاق ہو ، جیسا کہ رسو ل اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کا فرمان ہے

نةِ<(15 ) إِِصَابَةِ الس ِةٌ إلا ِةٍ، وَ لاَ يُقْبَلُ قَوْلٌ وَ عَمَلٌ وَ ني ِبنِي ِبعَِمَلٍ، وَ لاَ يُقْبَلُ قَوْلٌ وَ لاَ عَمَلٌ إلا ِلاَ يُقْبَلُ‏ قَوْلٌ‏ إلا<
کوئی بھی بات عمل ک بغر مانی نہں جائ گی، کوئی بھی عمل نیت ک بغر مانی نہں جائ گی اور کوئی بھی

بات، عمل اور نیت  سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم س مطابقت ک بغر قابل قبول نہں ہے۔
خدا وند نیک اعمال س خوش ہو جاا ہے ۔لیکن کبھی کبھار انسان ایک نیک عمل کو انجام دیا ہے جبکہ اس
س بھی بہتر عمل انجام دین کا موقع یش آا ہے اس وقت با ایمان لوگوں کو چاہیئ کہ اس بہتر اور نیک تر
عمل ک یچھے چلاے جائں۔  یہاں چند مالوں کی طرف اشارہ کیا جاا ہے کہ کیا کبھی ایسا موقع بھی یش

آا ہے کہ کسی نیک عمل ک انجام دیت وقت اس بھی نیک تر عمل کا موقع آجائ؟:
اگر کوئی طواف کعبہ مں مشغول ہو اور کوئی مسلمان بھائی اس س مدد مانگ اس بہت جلد مدد کی

ضرورت ہے تو اس وقت انسان طواف کو ادھورا چھوڑ کر اس مسلمان بھائی کی مدد کو  ڈورھیہ خدا کو زیادہ
پسند ہےاور جوں ہی اس کا مشکل حل ہو جاا ہے  اور وہ خوشحال ہوجاا ہے تو طواف مں پلٹ آئ۔ ابوحمزہ

ثمالی امام زن العابدن علیہ السلام س نقل کرا ہے کہ:
«إنِ أحََبكُمْ إلَِى اللهِ عَز وَ جَل أحَْسَنُكُمْ‏ عَمَلاً وَ إنِ أعَْظَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ عَمَلاً أعَْظَمُكُمْ فِيمَا عِنْدَ اللهِ رغَْبَةً»(16 )

تم مں س خدا کو سب س زیادہ محبوب وہ انسان ہے جس کا کام سب س بہتر ہواور تم مں عمل مں
عظیم انسان وہ جس کا کام اللہ کو سب س زیادہ پسند ہو۔

مردود اور ناپسند عبادت
کوئی شخص وظیفہ شناس نہ ہو اور اوامر الہی مں اولویت کا خیا ل نہ رکھے توکبھی ممکن ہے اس ک اچھے
اعمال بھی درگاہ خداوندی س مردود ہوجائبلکہ ممکن ہے اسکی ذلت و خواری اور درگاہ الہی س باہر ہون کا

سبب بن۔
امام صادق علیہ السلام فرمات ہں:

اهِرِنَ»(17 ) نَ وَ دَهْرَ الدِِرْدُورِ أبََدَ الآْبد هْوِي فِي الدَ َلَ... فَهُوِهَ فِي بَنيِ إسِْراَئخٌ ناَسِكٌ يَعْبُدُ اللَْكَانَ رجَُلٌ ش»
ں مشغول تھا کہ اچانک دو بچوں نں ایک مقدس بوڑھا عابد تھا ۔ ایک دن جب وہ عبادت  مل مبنی اسرائ
ایک مرغ کو پکڑ کر اس ک روں کو اکھاڑنا شروع کای مرغا چخ رہا تھا لیکن عابد اس کی فریاد ر کان دھرے
بغر اپنی عبادت مں مشغول رہا اور اس اہم کام کی طرف توجہ نہں دلایا کہ ان دونوں کو اس کام س روکا

جائ۔ اسی وجہ س خدا ن اس سزا دیا۔
(مترجم) اہمیت ک لحاظ س ہر کام ایک نہں ہے واجب، مستحب، مکروہ اور حرام مں بھی مراحل ہے کوئی

واجب کسی س زیادہ اہمیت کا حامل ہے اسی ہر مستحب ایک جیسا نہں ہےنافلہ نمازوں س لیکن عزاداری ابا



عبد اللہ الحسن کی قیام ک سب مسحب ہے لیکن کیا ایک جیسا ہے ؟! عزاداری ایک شعار اور نعرہ ہے اس کی
اہمیت سب س زیادہ ہے ۔اسی طرح مستحب اور واجب مں س واجب کو ہمیشہ اہمیت دی جاتی چاہے وہ

واجب جس طرح کا بھی ہو۔ ملا عزاداری چاہے کنی عظمت کا حامل ہی کوں نہ ہو لیکن نماز ک برابرتو نہں
ہے اسی لئ اگر عزاداری کی وجہ س نماز چھوٹ جان کا خطرہ ہو عزاداری کا نہ صرف ثواب ختم ہو جاتی ہے
بلکہ گناہ بھی ہے۔پس مسئلہ اہمیت اور بہتر صرف اس صورت مں ہے جہان کسی عمل کی وجہ س دوسرا

چھوٹ جان کا خطرہ ہو ۔ اس کا نام علم اصول فقہ مں اہم و مہم اور ترتب  ہے۔
یقن

ایمان کامل ک پہنچن کا راستہ امام صادق علیہ السلام کی کسی ایک حدیث مں اس طرح بیان ہوئی ہے:
لُهَا أنَْ تعَْرفَِ ربَكَ وَ الانيِ أنَْ تعَْرفَِ مَا صَنَعَ بكَِ وَ الالثُِ أنَْ تعَْرفَِ مَا أرَاَدَ مِنْكَ وَ َهُ فِي أرَْبَعٍ أواسِ‏ كُلوَجَدْتُ‏ عِلْمَ‏ الن»

الرابعُِ أنَْ تعَْرفَِ مَا يُخْرجُِكَ مِنْ دِينكَِ»(18 )
مں ن تمام آدموں ک علم کو چار صورتوں مں پایا، اول یہ کہ تو اپن رب کی معرفت حاصل کرے، دوسرے یہ

کہ پہچان کہ خدا ن ترے اور کیا  کیا احسان کئ ہں، تیسرے یہ جان کہ خدا تجھ س کیا چاپا ہےاور 
چوتھے یہ جان کہ کیا باتں تجھے دن س خارج کر دں گی۔

سعادت کا معیار
حضرت علی علیہ السلام معیار سعادت ک بارے مں فرمات ہں:

ةٌ إلاِ مَا عُمِلَ بهِِ وَ الْعَمَلُ كُلهُ رِيَاءٌ إلاِ مَا كَانَ مُخْلَصاً وَ الإِْخْلاَصُ هُ حُجمَوَاضِعَ الْعِلْمِ وَ الْعِلْمُ كُل ِهَا جَهْلٌ‏ إلانْيَا كُل الد»
عَلَى خَطَرٍ حَتى يَنْظُرَ الْعَبْدُ بمَِا يُخْتمَُ لَهُ<(19 )

"دنیا تمام جہل ہے مگر مقامات علم بھی ہں۔ اور تمام علم حجت ہے مگر جس ر عمل کیا جائ اور سارا عمل
دکھاوا ہے مگر جو خلوص ک ساتھ ہو اور اخلاص ایک یمانہ و بلندی ہے جس س بندہ جو اس ک لئ مقرر کیا

گیا دیکھا ہے"۔ اس بعد امام علیہ السلام ن فرمایا کہ "اور اخلاص بھی خطرے کی زد ر ہے جب ک عاقبت کا
پتہ نہ چل" ۔

اسی لئ انسان کو ہمیشہ عاقبت بخری کی دعا کرنا چاہیئ۔
اقدار انسانی ک اعلی ترن مراتب

«وَ هَبْ ليِ مَعَاليَِ الأْخَْلاَقِ، وَ اعْصِمْنيِ مِنَ الْفَخْرِ»
ر فخراور مباہات کرن درمیان اپنی اخلاق ن درجہ عطا کر اور  لوگوں کعالی تر رے معبود!مجھے اخلاق کم

س  محفوظ رکھ۔
رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم فرمات ہں:

«إنّ الله تعالى جواد يحبّ الجود و يحبّ معالي‏ الأخلاق‏ و يكره سفسافها<(20 )
خدا سخی ہے اور سخاوت کو دوست رکھا ہے، رفعت اخلاقی کو بھی دوست رکھا ہو اخلاقی پستی س نفرت

کرا ہے
اخلاق ک محاسن اور مکارم

محاسن اور مکارم مں فرق ہے۔ محاسن خوب اور پسندیدہ ک معنی مں ہے لیکن مکارم کرامت نفس اور
اخلاق ک عالی ترن مرتبہ کا نام ہے ۔ منطقی نسبت ک لحاظ س ان دونوں مں عموم و خصوص مطلق ہے

یعنی تمام مکارم اخلاق محاسن بھی ہے لیکن ہر محاسن کا مکارم بھی ہونا ضروری نہں ہےممکن ہے ایک چز



محاسن ہو لیکن مکارم مں س نہ ہو جیس اپن علم ر فخر نہ کرنا یہ تو محاسن اخلاق ہے  لیکن اگر انسان
اپن علم ر فخر نہ کرن ک ساتھ ساتھ فرونی اور تواضع کا مظاہرہ بھی کرے تو یہ مکارم ہے۔

بہت  س روایات مں ہے کہ تمام محاسن اخلاقی خاص کر مکارم اخلاقی قیامت ک اعمال ک ترازو مں  دن
نیک عمل ک  پلڑے کو بھاری کرے گی۔ انسان کی کامیای اور فلاح کا ذریعہ بن گی۔نہ صرف قیامت مں بلکہ

دنیا مں بھی کامیای اور سعادت کا باعث بن گی۔
حضرت امر المومنن علیہ السلام فرمات ہں:

ا تدَُل عَلَى هَا مِمةً وَ لاَ نخَْشَى ناَراً وَ لاَ ثوََاباً وَ لاَ عِقَاباً لَكَانَ يَنْبَغِي لَنَا أنَْ نطَْلُبَ مَكَارمَِ الأْخَْلاَقِ فَإِنا لاَ نرَْجُو جَنلَوْ كُن<
سَبِلِ النجَاحِ<(21 )

اگر جنت کی امید اور جہنم کا خوف  اسی طرح ثواب و عقاب نام کی کوئی چز نہ ہوتی تو تب بھی ہم ر ضروری
تھی کہ اخلاقی کمالات کو حاصل کرں اس لئ کہ یہی سعادت اور کامیای کی دلل ہے۔

بارش اپنی  طبیعت کی بناء ر باغ مں پھول اور  پتھریلی زمن مں خاشاک اگاتی ہے۔
س ساتھ مدارا کرن اور  نا اہل ک ن مکارم الاخلاق اپنانن علیہ السلام  اپنی نصیحتوں مر المومنلیکن ام

بچن کی نصیحت فرما رہے ہں:
لَةِ ...ِ أوَْ أنَْ تفَْعَلَهُ بغَِْرِ أهَْلهِِ<(22 ) احْمِلْ‏ نفَْسَكَ‏ مِنْ‏ أخَِيكَ‏ عِنْدَ صَرْمِهِ عَلَى الص<

اپن نفس کو اپن بھائی ک بارے مں قطع تعلق ک مقابل مں تعلقات، اعراض ک مقابل مں مہربانی، بخل
ر معذرت ک موقع ی اور جرم کں نرم مقابل ں قربت، شدت کم مقابل ں عطا، دوری کم مقابلک
لئ آمادہ کرو۔ گویا کہ تم اس ک بندے ہواور اس ن تم ر کوئی احسان کیا ہو۔ اور خبردار! احسان کو بھی بھی

ے محل قرار نہ دینا اور نہ کسی نا اہل ک ساتھ احسان کرنا۔
کاموں مں کفایت شعاری

>وَ اكْفِنيِ مَا يَشْغَلُنيِ الاِهْتمَِامُ بهِِ<
اور مجھے ان مصروفیتوں س جو عبادت مں مانع ہں ے نیاز کر دے۔

دعا کا یہ جملہ ان کاموں ک بارےمں ہے جن کو انجام دین ک لئ کسی خاص آدی کی ضرورت نہں  بلکہ
کوئی بھی اس انجام دے سکا ہے۔ بہت س لوگ اپنی قیمتی عمر کو ایس کاموں مں ضائع کردیت ہں

جنہں دوسرے لوگ بھی انجام دے سکت تھے۔
(مترجم) جس طرح جوکام  ہر کسی س ہو سکا ہے اس کوئی بڑی اور عظیم شخصیت کا انجام دینا  ظلم ہے

خلافت جیس بڑھ کر کسی کام کا متحمل ہونا بھی ظلم ہے خلفاء ن اسی طرح کسی انسان کا اپنی طاقت س
بڑی ذمہ داری کو اپن کاندھوں ر اٹھایا حالانکہ یہ ان کا کام نہں تھا اس کام ک لئ دوش امر المومنن ؑ

جیسا مضبوط کاندھا چاہیئ تھا اسی لئ انہوں ن خلافت کو غصب کرک نہ صرف امر المومنن علیہ السلام
اور  مسلمانوں ر ظلم کیا خود منصب خلافت ر بھی بہت بڑا ظلم کیا ؛ اس لئ کہ خلافت کا منصب لوگوں کی

ہدایت اور رہبری ک لئ ہے یہ صلاحیت صرف اور صرف امر المومنن علیہ السلام ک پاس موجود تھا۔
آج ہمارا معاشرہ بھی اسی بیماری مں مبلاء ہے کہ بڑے با صلاحیت اور ذہن لوگ گوشہ نشن رہں، نالائق

لوگوں کو بڑے بڑے منصبوں ر جمایا جائ۔اس کا مطلب یہ ہے ابھی ک عقل بشری ناقص ہے۔
خدا کا وچھ اچھ

>وَ اسْتعَْمِلْنيِ بمَِا تسَْألَُنيِ غَداً عَنْهُ<



اور انہی چزوں ر عمل را ہون کی توفق دے جن ک بارے مں مجھ س کل ک دن سوال کرے گا.
امام صادق علیہ السلام فرمات ہں کہ: لقمان ن اپن بیٹے کو جو جو نصیحتں کئ ان مں س یہ بھی تھا۔:
>وَ اعْلَمْ‏ أنَكَ‏ سَتسُْألَُ‏ غَداً إذَِا وَقَفْتَ بَْنَ يَدَيِ اللهِ عَز وَ جَل عَنْ أرَْبَعٍ شَبَابكَِ فِيمَا أبَْلَيَْهُ‏  وَ عُمُركَِ فِيمَا أفَْنَيَْهُ وَ

ا اكْتسََبَْهُ وَ فِيمَا أنَْفَقَْهُ<(23 ) مَالكَِ مِم
یہ سمجھ لو کہ روز قیامت جب خدا ک سامن جاؤ گ تو تم س چار چزوں ک بارے مں وچھا جائ گا۔1-

شباب ک بارے مں کیس گزرا۔ 2- عمر ک بارے مں کن مشاغل مں ختم کیا۔ 3- مال ک بارے مں کہ کس
طرح س کمایا اور4-  کہاں کہاں خرچ کیا۔

(مترجم) امام علیہ السلام ک فرمان مں چار چزوں کاذکر تو ہے لیکن جب شمارش کی جاتی ہے صرف تن
چزں ہی ملتی ہے جوانی، عمر اور مال ۔ ہاں! یہ ممکن ہے کہ مال کی دو قسم مراد لیا جائ کہ کس طرح کمایا

اور کس طرح خرچ کیا۔
انسانوں ک لئ ہادی و رہبر

دَادِ، وَ مِنْ أدَِلةِ الرشَادِ، وَ مِنْ صَالحِِ الْعِبَادِ< وَ اجْعَلْنيِ مِنْ أهَْلِ الس<
اور مجھے درست کاروں اور ہدایت ک رہنماؤں اور نیک بندوں مں س قرار دے۔

لوگوں کو خدا کی طرف دعوت دینا اور سیدھ راست کی طرف ان کی ہدایت کرنا  ایک عظیم ذمہ داری ہے۔
خداوند عالم فرماا ہے:

نْ دَعَا إلَِى اللهِ وَ عَمِلَ صَالحِاً﴾ ( 24) وَ مَنْ أحَْسَنُ قَوْلاً مِم﴿
اور اس س زیادہ بہتر بات کس کی ہوگی جو لوگوں کو اللہ کی طرف دعوت دے اور نیک عمل بھی کرے۔

 یہ وظیفہ سب س پہل رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم اور ان ک برحق بارہ جانشن کو انجام دینا ہے۔
ہدایت یافتہ کو گمراہی س ر ضروری ہے۔ اس س کا اہل ہو ان ں یہ وظیفہ دینان بعد جو بھی اس راہ  م

وال ر ہدایت کرن ں سربلندی اور اجرعظیم۔لیکن اس شرطکو درگاہ خداوندی م  نجات ملتی ہے اور ہدایت کرن
مں ہدایت ک شرائط ورے ہوں

ہدایت کی شرائط
1-    ہدایت کرن والا جس بات کی طرف لوگوں کو دعوت دے رہا ہے اس س آگاہ ہو اور بصرت ک ساتھ بات

کرے۔ خدا فرماا ہے:
﴿قُلْ هٰذِهِ سَبيِليِ أدَْعُو إلَِى اللهِ عَلَى بَصِرةٍَ أنَاَ وَ مَنِ اتبَعَنيِ﴾ (25 )

آپ کہہ دیجئ کہ یہی مرا راستہ ہے کہ مں بصرت ک ساتھ خدا کی طرف دعوت دیا ہوں اور مرے ساتھ مرا
اتباع کرن والا بھی ہے ۔

زرارہ کہا کہ مں ن امام باقر علیہ السلام س وچھا کہ خدا کا اپن بندوں ر کیا حق ہے؟ تو اما م ؑ ن فرمایا:
>أنَْ‏ يَقُولُوا مَا يَعْلَمُونَ‏ وَ يَقِفُوا عِنْدَ مَا لاَ يَعْلَمُونَ<(26 )

وقت ضرورت جو جانت ہوں بیان کرں اور جو نہں جانت اس س رک جائں۔
یہ عظیم ذمہ داری (لا علی ک وقت خاموش رہنا) انا اہم ہے کہ قرآن کریم ک کسی ایک ایک مخصوص لب و

لہجہ ک ساتھ بیان ہوئی ہے:
مْعَ وَ الْبَصَرَ وَ الْفُؤَادَ كُل أوُلٰئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولاً﴾ (27 ) الس ِقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بهِِ عِلْمٌ إنَ َوَ لا﴿

اور جس چز کا تمہں علم نہں ہے اس ک یچھے مت جانا کہ روزِ قیامت سماعتً بصارت اور قواُ قلب سب



ک بارے مں سوال کیا جائ گا۔
امام سجاد علیہ السلام فرمات ہں:

>لَيْسَ‏ لَكَ‏ أنَْ‏ ََكَلمَ‏ بمَِا شِئْتَ لأِنَ اللهَ تعََالَى قَالَ‏ ﴿وَ لا َقْفُ ما لَيْسَ لَكَ بهِِ عِلْمٌ‏﴾ وَ لأِنَ رسَُولَ اللهِ ص قَالَ رحَِمَ
اللهُ عَبْداً قَالَ خَْراً فَغَنمَِ أوَْ صَمَتَ فَسَلمَِ < (28 )

تمارے لئ یہ حق نہں ہے جو ترا جی چاہے وہ بولچونکہ خدا فرماا ہے " جس چز کا تمہں علم نہں ہے
اس ک یچھے مت جانا " اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم فرمات ہں :"خدا اس بندے ر رحم کرے جو

اچھی باتوں کو بولا ہے تو اس فائدہ حاصل ہوا ہے یا خاموشی اختیار کرا ہے تو اس مں سلامتی ہے"
2-    بات دل کی گہرائوں س ادا کی جائ۔

ہدایت کرن والا دل کی گہرائوں س بات کرے اس لئ دل س نکلی ہوئی بات دل مں داخل ہوتی ہے۔ خدا وند
متعال فرماا ہے:

﴿آمَنَ الرسُولُ بمَِا أنُْزلَِ إلَِيْهِ مِنْ ربَهِ﴾ (29 )
رسول ان تمام باتوں ر ایمان رکھا ہے جو اس کی طرف نازل کی گئی ہں۔اسی لئ آنحضرتؐ کی ہمیشہ دلی

خواہش یہی ہوتی تھی کہ لوگ بھی ایمان ل آئں۔ آپ ؐ ن اپنی تمام کوششں اسی راہ مں خرچ کی  اور چاہا کہ
لوگ خدا کی طرف رخ کرں۔ مرشد اور رہنما کا ہم و غم بھی یہی ہونا چاہیئ اور اس کا ہدف صرف اور صرف

ہدایت ہونا چاہیئ۔ اگر ایسا نہ تو حضرت مسح  علیہ السلام ک اس قول کا مصداق ے گا:
قِقَ‏ الطيبَ‏ وَ يُمْسِكُ النخَالَةَ كَذَلكَِ أنَْتمُْ تخُْرجُِونَ الْحِكْمَةَ مِنْ كُونوُا كَالْمُنْخُلِ يُخْرِجُ‏ الدَ َأقَُولُ لَكُمْ: لا بحَِق<

أفَْوَاهِكُمْ وَ يَبْقَى الْغِل فِي صُدُوركُِمْ<(30 )
تم لوگ چھلنی کی طرح نہ ہو جائں کہ جو صاف اور اچھے  آٹے کو باہر نکال دے چوکھر اور    اور بھوس کوبچا

ک رکھے اسی طرح تم بھی اپن منہ س حکمتوں کو نکال دں اور دلوں مں کینہ و کدورتوں کو تھام ک رکھے۔
3-    ہدایت کرن ک ساتھ ساتھ خود بھی اس چز ر عمل را ہو۔

ہدایت کرن وال کی شرائط مں س ایک یہ ہے کہ جس چز کی طرف لوگوں کو دعوت دے رہا ہو خود اس ر
عمل را ہو۔

وہ لوگ جو ہدایت پان کا خواہاں ہں ان ک لئ عمل کرک دکھانا اطمئنان کا باعث ہے۔ حضرت امام صادق علیہ
السلام فرمات ہں:

دْقَ وَ الْوَرَعَ<(31 ) روَْا مِنْكُمُ الاِجْتهَِادَ وَ الصَِكُمْ لَِرِ ألَْسِنَِْرِ بغَْاسِ باِلْخكُونوُا دُعَاةً للِن<
لوگوں کو نیکی کی طرف صرف زبان س نہ بلاؤ بلکہ اپن عمل س ، اکہ وہ تمہاری کوشش، سچائی اور 

رہزگاری کو دیکھں۔
خدا وند عالم قرآن مں فرماا ہے:

هَا الذِنَ آمَنُوا لمَِ َقُولُونَ مَا لاَ تفَْعَلُونَ كَبُرَ مَقْاً عِنْدَ اللهِ أنَْ َقُولُوا مَا لاَ تفَْعَلُونَ﴾ (32) َيَا أ﴿
(2) ایمان والو آخر وہ بات کوں کہت ہو جس ر عمل نہں کرت ہو  اللہ ک نزدیک یہ سخت ناراضگی کا سبب

ہے کہ تم وہ کہو جس ر عمل نہں کرت ہو۔
اولیاء کرام کی مومنن کدلوں ر اثٔر کی ایک علت یہ تھی کہ یہ لوگ عمل مں سب س آگ تھے جن چزوں

ک بارے مں لوگوں کو دعوت دیت تھے ان ر یہ لوگ عمل را تھے ۔
حضرت علی علیہ السلام فرمات ہں:



هَا الناسُ إنِي وَ اللهِ مَا أحَُكُمْ‏ عَلَى‏ طَاعَةٍ إلاِ وَ أسَْبقُِكُمْ إلَِْهَا وَ لاَ أنَْهَاكُمْ عَنْ مَعْصِيَةٍ إلاِ وَ أََنَاهَى قَبْلَكُمْ عَنْهَا< َأ<
(33)

اے لوگو! قسم بخدا  مں تمہں کسی اطاعت ر  آمادہ نہں کرا مگر یہ کہ تم س پہل اس کی طرف بڑھا
ہوں اور کسی  گناہ س تمہں نہں روکا مگر یہ کہ تم س پہل خود اس س باز رہا ہوں۔

(مترجم)امام صادق علیہ السلام فرمات ہں:
>عَلَيْكَ بَِقْوَى اللهِ وَ الْوَرَعِ وَ الاِجْتهَِادِ وَ صِدْقِ الْحَدِيثِ وَ أدََاءِ الأْمََانةَِ وَ حُسْنِ الْخُلُقِ وَ حُسْنِ الْجِوَارِ وَ كُونوُا دُعَاةً

جُودِ فَإِن أحََدَكُمْ إذَِا أطََالَ كُوعِ وَ السكُونوُا شَيْناً وَ عَلَيْكُمْ بطُِولِ الرَ َكُمْ وَ كُونوُا زَيْناً وَ لاَِرِ ألَْسِنَِْإلَِى أنَْفُسِكُمْ بغ
جُودَ هَتفََ إبِْليِسُ مِنْ خَلْفِهِ وَ قَالَ يَا وَيْلَهُ أطََاعَ وَ عَصَيْتُ وَ سَجَدَ وَ أبََيْتُ<(34 ) كُوعَ وَ السالر

عمل س نیکی اور اپن ڑوسی س زگاری، کوشش، سچ بات،امانتداری،نیک اخلاق اوررہ ،ٰقوی ر لازم کرواو اپن
اپندن کی طرف لوگوں کو بلانا، نہ صرف اپنی زبانوں س بلکہ اپن اعمال س اپن ائمہ ؑ ک لئ زینت بنو۔ اور بد

اعمالی س ان ک لئ باعث ننگ نہ بنو اور اپن رکوع و سجود کو طول دو کہ جب تم طول دیت ہو شیطان
تمہارے یچھے س کہا ہے ہائ اس ن اطاعت کی اور مں ن نافرمانی کی، اس ن سجدہ کیا اور مں سجدہ

س انکار کیا۔
 اسی مضمون ک احادیث ایک دو الفاظ ک اخلاف ک ساتھ حدیثی کابوں مں موجود ہں جن کا خلاصہ یہ

ہے کہ:
ں ان کار مکردار اور رف ں ان کں کہ وہ شیعہ ہہ ادیتب ارسکردار اور رف شیعہ وہ ہے جو لوگوں کو اپن

اماموں کا کردار اور رفار جلوہ گر ہوا ہے، انہں چاہیئ کہ ائمہ ک لئ باعث زینت  بنں نہ باعث شرمساری، وہ
نماز مں اول وقت کا خیال رکھت ہں، وہ ایس لوگ ہں جو دن ر کسی چز کا سودا نہں کرت ہں بصرت
ان کی فطرت مں موجود ہے، وہ اپن زمان مں باقوا، عادل، رہزگار اور شبہات س بچن وال ہں ، وہ اللہ

ں دنیا کی کوئی طاقت اپنں، انہوارں جس طرح سیسہ پلائی ہوئی دہ ں  صف باندھ کر جہاد کرتکر راہ م
اہداف س ہٹا نہں سکتی ہے۔

 (1 ) مجلسی، محمد باقر بن محمد قی، بحار الانوارالجامعة لدرر اخبار الائمة الاطہار، ج27، ص260۔
(2 ) طبرسی، حسن بن فضل، مکارم الاخلاق؛ ص275

( 3) سفینہ البحار، ص 448 واژہ «دعا».
(4) حلّی، جمال الدن، احمد بن محمد اسدی، عدة الداعی و نجاح الساعی؛ ص: 152

(5 ) ورام بن ای فراس، مسعود بن عیسی، مجموعة ورام ؛ ج‏1 ؛ ص39
( 6) نہج البلاغہ، حکمت 93

(7 ) عدة الداعی و نجاح الساعی؛ ص: 152
( 8) سورہ مجادلہ / 22۔
(9 ) سورہ حجرات / 14۔

(10 ) پس ان دووں کی مال جسم اور جان کی ہے یہ دونوں مل کر انسان بنا اگر جسم س جان نکالی گئی تو
وہ جسم اب انسان نہں مردہ ہے اور مردے ر انسان صدق نہں آا اسی طرح جسم ک بغر روح کا بھی کوئی

اثر نہں ہے اگر ثواب اور عقاب سمیت بہت ساری اثرات انسان ر مرتب ہوتی ہے تو ان دونوں ک مجموعہ ر



مرتب ہوتی ہے اسی طرح اطاعت ایمان اور عمل صالح ک مجموعہ کا نام ہے ان مں دونوں کا ساتھ ساتھ ہونا
ضروری ہے ایمان ک بغر عمل کی حیثیت نہں ہے اور عمل ک بغر ایمان کی کوئی قیمت نہں ہے

(11 ) نہج البلاغہ، حکمت 227
( 12) مرحوم ذیشان حیدر جوادی فرمات ہں کہ:علیؑ والوں کو اس جمل مں بغور دیکھنا چاہیئ کہ کل ایمانؑ

ق اور عمل کں اقرار، تصدں ڈال دیا ہے کہ جس طرح آپؑ کی زندگی مسانچہ م ایمان کو اپنی زندگی ک ن
ں اور اس کہ بھی آپؑ ہر صاحب ایمان کو اسی کردار کا حامل دیکھنا چاہت تھے۔ ویس جات تینوں رخ پائ
بغر کسی کو صاحب ایمان تسلیم کرن ک لئ تیار نہں ہں اور کھلی ہوئی بات ہے کہ ے عمل اگر صاحب

ایمان نہں ہو سکا ہے تو کل ایمانؑ کا شیعہ اور ان کا مخلص کیس ہو سکا ہے؟! (نہج البلاغہ ترجمہ ذیشان
جوادی ص 709 طباعت، مطبعہ انصاریان قم اران)

(13 ) سورہ نمل / 14۔
(14 ) پہلی قرر کا خلاصہ۔

( 15) طوسی، محمد بن الحسن، الامالی، ص 386۔
(16 ) الکافی (ط - الاسلامیة) ؛ ج‏8 ؛ ص68

(17 ) الامالی (للطوسی) ؛ النص ؛ ص669
(18 ) الکافی (طبع الاسلامیة) ؛ ج‏1 ؛ ص50

 (19 )توحید صدوق، باب 60، حدیث 10، ص 371۔ اور اردو ترجمہ والی کاب کا صفحہ نمبر 302
(20 ) نہج الفصاحہ، حدیث نمبر 661۔

( 21) نوری، حسن بن محمد قی، مستدرک الوسائل و مسنبط المسائل،  ج‏11 ؛ ص193
( 22) نہج البلاغہ / خط 31 اپنبیٹے حسنؑ ک نام وصیت نامہ مں۔

(23 ) الکافی (ط - الاسلامیة) ؛ ج‏2 ؛ ص134
(24 ) سورہ فصلت / آیہ 33

(25 ) سورہ وسف / آیہ  108۔
(26 ) الکافی (ط - الاسلامیة) ؛ ج‏1 ؛ ص43

(27 ) سورہ اسراء / آیت 36
(28 ) عریضی،علی بن جعفر، مسائل علی بن جعفر و مستدرکاتہا، ص344

(29 ) سورہ بقرہ / 285
(30 ) تحف العقول، ص 393؛ امام کاظم علیہ السلام کا ہشام بن حکم کو عقل ک بارے مں وصیت۔

(31 ) الکافی (ط - الاسلامیة) ؛ ج‏2 ؛ ص105
 (32) سورہ صف / آیت 2 و 3۔

(33 ) نہج البلاغ / خطبہ 173۔
(34 ) اصول کافی ، ج2 ص 77 باب الورع ، حدیث 9۔

 


