
مثبت اور منفی صفات نہج البلاغہ کی روشنی مں

<"xml encoding="UTF-8?>

کسی بھی شخصیت کو جانن، پہچانن اور اس کی معرفت کا ایک راستہ اس کی گفار ہے، انسان کی باتں اس
کی شخصیت کا آئینہ ہوا کرتی ہں۔ اب جس قدر اس کی باتں گہری، عمق، حکمت آمز، حقائق س مزن اور

مولا علی کو پہچانن علم، اخلاق کا قد بلند ہو گا۔   اس لحاظ س ں اس قدر اس کمعارف کی ترجمان ہونگ
کیلئآنحضرت  ک خطبات، مکتوبات اور کلمات قصار س آشنائی ان کی معرفت کا حقیقت نما دریچہ ہے، جس
س اس حکیم الہی ک علم و حکمت کا اندازہ ہوا ہے اور انسان، انا مدینة العلم و علی بابها (1) کی تصدق کرا

ہے، اور ے ساختہ فوق کلام المخلوق دون کلام الخالق (2) کا اعلان کرا ہے۔
البتہ ہر کوئی اپنی ظرفیت ک مطاق علم لدنی   ک کلام س مستفید ہوا ہے اور اس کی جمع آوری کرا ہے۔

سید رضی کونکہ میدان فصاحت و بلاغت ک شہسوار ہں لہذا انہوں ن اسی یمان س مولا ک کلام کو جمع
کیا ہے اور اس بلاغت کا نہج قرار دیت ہوئ نہج البلاغہ س موسوم کیا ہے۔ پھر فصاحت کوئی ایسی چز نہں

ہے کہ کوئی اس کا اعلان کرے یا اس کی سند کو بیان کرے بلکہ  کسی حکیم ک بقول مشک آن است کہ خود
ببوید نہ آن کہ عطار بگوید۔

شاید یہی وجہ ہے کہ سید رضی ن اس کی سند کا تذکرہ نہں کیا جو کہ ایک اہم خوی ہے جبکہ نادان
مبغضوں ن اس نہج البلاغہ کا عیب سمجھت ہوئ طعنہ دیا کہ یہ کاب مرسل ہے۔ لیکن اہم بات یہ ہے کہ
مولا علی ک کلمات فقط وہ نہں ہں جو نہج البلاغہ مں جمع کے گئ ہں اور نہ صرف سید رضی ن ہی

جمع کے    ہں بلکہ مولا ک کلمات ک بہت س مجموع ہں جن مں س نہج البلاغہ ایک ہے۔
یش کرت ںں کی مختصر تفیسر آپ کی خدمت مت ں سکلمات قصار م ق مولا کمطا ہم اپنی وسعت ک

ہں، اس امید ر کہ مولا ک یہ کلمات ہماری زندگی مں مشعل راہ ابت ہوں ۔ البتہ ان تینوں حکمتوں کا



موضوع، انسانی مثبت و منفی صفات ہے، مولان  ان حکمتوں مں  کچھ صفات کو  بیاں کیا ہے جن مں بعض
اچھی صفات ہں جنہں اپنانا چاہے اور بعض اخلاقی رذائل  یا بری خصوصیات ہں جن کو ترک کرنا چاہے۔

دوسری حکمت
رَ عَلَْهَا لسَِانهَُ َهِ وَ هَانتَْ عَلَيْهِ نفَْسُهُ مَنْ أممَنْ كَشَفَ عَنْ ضُر ل مَعَ وَ رضَِيَ باِلذأزَْرَى بنَِفْسِهِ مَنِ اسْتشَْعَرَ الط

جس ن طمع کو اپنا شعار بنا لیا اس ن اپن نفس کو رسوا کیا، جس ن رشانی کا اظہار کر دیا وہ اپنی ذلت ر
راضی وہ گیا، اور جس ن نفس ر زبان کو حاکم بنا دیا اس ن نفس کو سبک تر بنا دیا۔

اس حکمت مں مولا علی ؑ ایسی صفات کو بیان کر رہے ہں جو کہ انسان کی شخصیت کیلئ  مضر اور خطرناک
ہں۔جن س انسان کی آبرو مجروح اور نفس کی تحقر ہوتی ہے۔ان صفات کو رذائل مں شمار کیا جاا ہے۔

طمع اور لالچ
پہل جمل مں فرمات ہں: أزَْرَى بنَِفْسِهِ مَنِ اسْتشَْعَرَ الطمَعَ ؛ اس ن اپن آپ کو حقر بنایا جس ن طمع کو

اپنا شعار بنایا۔
 زیادہ چاہنا اوردوسروں س حق س اہم مفردات کی معنی: طمع کی معنی اپن اس حکمت ک لیکن پہل 

ضروریات،وسائل اور مواہب زندگی  چھیننا ہے۔استشعر کی معنی اپنا شعار بنانا ہے، البتہ بعض ن اس کی معنی
اندرونی یا زرینی لباس بھی بائی ہے ، اس بنیاد ر معنی یہ بن گی کہ اس ن طمع کو خود س چمٹا لیا اور اس

س جدا نہں ہونا چاہا۔ طمع کو شعار بنان اور رسوا ہون مں گہرا رابطہ ہے؛ کونکہ لالچی انسان اپنا مقصد
حاصل کرن کیلئ ہر قسم کی رسوائی برداشت کرن کیلئ تیار ہو جاا ہے۔وہ دوسروں ک آگ ہاتھ پھیلان کو

عیب نہں سمجھا اور اس طرح اپنی شخصیت کو اپنا مقصد پان کیلئ پامال کردیا ہے۔
حقیقت بھی یہی ہے کہ جب انسان مں حرص و لالچ بڑھ جاتی ہے تو اس س ایس اعمال سرزد ہوت ہں جو

کاملا احمقانہ ہوت ہں، جیسا کہ ارخ مں ایس کن ہی افراد کا تذکرہ ملا ہے؛ ان مں س ایک ،عرب کا
معروف و مشہور  شخص اشعب ہے جس کیلئ کہا جاا ہے کہ وہ راستہ چ ت ہوے عام طور ر اپن دامن کو

پھیلائ چلا تھا، جس کا سبب یہ باا تھا کہ مں ن سنا ہے کچھ رندے اڑت ہوے انڈا دیت ہں، شاید کوئی
رندہ مرے اور اڑت ہوے انڈا دیدے جو مرے دامن مں آ گرے ۔

اس کی یہ بات بھی بہت معروف ہے کہ جب بھی اس سان کیلئ بچ جمع ہوت  اوراس نگ کرت تو انہں
بہگان کیلئ کہا کہ فلاں صاحب مٹھائی بانٹ رہے ہں جاؤ جاکر ل لو، جب بچ وہاں جان کیلئ دوڑت تو آخر
مں خود بھی ان ک یچھے دوڑا۔ اگر کوئی وچھا تم کوں ان ک یچھے جا رہے ہو، جواب مں کہہ دیا شاید

مری بات سچ ہو اور وہ واقعا مٹھائی بانٹ رہا ہو اگر مں نہ گیا تو اس س محروم ہو جاوٔگا۔
واقعا لالچ انسان کو کنا پست اور حقر کر دیتی ہے کہ وہ اس طرح کی حرکات کرن لگا ہے۔یہ داسان درست

ہو یا نہ ہو لیکن انا مسلم ہے کہ لالچ بری بلا ہے جو کہ انسان کی رسوائی اور ذلت کا سبب بنتی ہے۔  البتہ جنا
ہی لالچ بری بلا ہے انا ہی قناعت اچھی اور پسندیدہ صفت ہے، جو انسان مں خود اعتمادی اور عزت نفس یدا

کرتی ہے۔ مولا علی کا فرمان ہے: عز من قنع (3) جس ن قناعت کو اختیا ر کیا وہ صاحب عزت بن گیا۔

مشکلات کا اظہار
ل مَنْ كَشَفَ عَنْ ضُرهِ ؛ جس ن اپنی مشکلات ں: وَ رضَِيَ باِلذہ ں مولا فرماتم دوسرے جمل اس حکمت ک



کو ظاہر کیا وہ ذلت ر راضی ہو گیا۔
اس جمل مں مولا علی ان افراد کا ذکر کر رہے ہں جو معمولی س معمولی ریشانی بھی برداشت نہں کر

سکت ، در اصل ان ک پاس صبر اور برداشت کا مادہ ذرہ برابر بھی نہں ہوا، جیس ہی کوئی معمولی سی
مصیبت آتی ہے فورا ہی شکوہ و شکایت کرنا شروع کر دیت ہں۔ اپن اندرونی اور ذاتی مسائل اور مشکلات کو ہر
ایک ک سامن بیان کرن لگت ہں ،(4) وہ بھی ان مبالغ ک ساتھ کہ گویا وری دنیا مں ان ک علاوہ کوئی

مظلوم نہں ہےاور روی زمں ر فقط وہی مصائب کا سامنا کر رہے ہں۔
لیکن وہ اس بات کی طرف متوجہ نہں ہوت کہ اس طرح کا  گلہ وشکوہ حقیقت مں دنیا ک روردگار کی

شکایت ہے، جو کہ آداب بندگی اور رسم عبودیت ک برخلاف ہے۔اس طرح وہ نہ فقط خدا ر تہمت لگات ہں
بلکہ اپن لئ بھی ذلت و رسوائی کا سامان فراہم کرت ہں۔

ویس بھی اس ہلہ گلہ، شور شرابہ اور شکوہ شکایت کا کیا فائدہ جس کا ازالہ ممکن نہ ہو؛ کونکہ اگر اپنی
مشکلات کی داسان دشمن س بیان ہوتو یہ اس کیلئ مایہ تسکن ہے اور وہ ہماری مشکلات رسوائ  خوش
ہون ک اور کیا کرے گا۔ اور اگر کسی دوست ک سامن دفتر مشکلات کھولی جائ تو اس کیلئ مایہ اسف  اور

دلگری ہوگی۔ اس لے کسی بھی طور ر مناسب نہں کہ انسان اپنی مشکلات دوسروں ک سامن بیان کرے۔
امام صادق ایک طولانی حدیث مں اہل ایمان کی صفات بیان کرت ہوے فرمات ہں: و فی المکاره صبور ،(5) اہل

ایمان ریشانوں ر صبر کرت ہں۔
اصول کافی مں ایک واقعہ اس طرح مرقوم ہے: احنف نای ایک شخص ن کسی ایس انسان کو دیکھا جو

دانتوں کی معمولی کلیف کی وجہ س گلہ و شکوہ کر رہا تھا۔ اس کا کہنا تھا کہ مں درد کہ وجہ س وری رات
چ و خم کھول رہا تھا۔احنف ن غم کان کاپنی داس س ں سو سکا، اور بڑے ہی دردناک و المناک طریقنہ

اس نصیحت کرت ہوے کہا: خدا کی قسم! مں تن سال س آنکھ کی بیماری مں مبلا ہوں اور مری یہ
ریشانی ایک آنکھ کی بینائی ک چل جان ر ختم ہوئی لیکن مں ن آج ک کسی س کوئی شکوہ نہں کیا ہے۔

(6)
البتہ اپنی مشکلات اور ریشانی کو اپن دینی بھائی ک سامن بیان کرن مں کوئی حرج نہں ہے لیکن وہ بھی

اس صورت مں جب وہ اس حل کرن کی قدرت رکھا ہو۔ خود مولا اپن دوست ک بارے مں فرمات ہں وہ
اپنی مشکلات کسی س بیان نہں کرت تھے جیسا کہ ان کا فرمان ہے: و کان لا یشکو الا عند برئه ،(7) وہ کسی

کو کچھ نہں بات تھے مگر یہ کہ جب عافیت پا لیت تھے۔ البتہ جب اللہ تعالی ک فضل س مشکل حل ہو
جاتی تھی تو اس نعمت کو بیان کرن کیلئ اس کا اظہار کرت تھے جس کا حکم قرآن مجید مں دیا گیا ہے۔ 

(8)

زبان کو حاکم بنانا
رَ عَلَْهَا لسَِانهَُ؛ اور جس ن نفس ر زبان کو َں مولا کا ارشاد یہ ہے: وَ هانتَْ عَلَيْهِ نفَْسُهُ مَنْ أمم تیسرے جمل

حاکم بنا دیا اس ن نفس کو سبک تر بنا دیا۔
اس جمل مں مولا ، زبان کو امر بناناور اپنی ریاست اس ک حوال کرن کا نقصان بیان فرما رہے ہں، جو کہ

نہ صرف زیادہ بولن کو شامل ہے بلکہ اس مطلق آزادی دین کی معنی مں ہے۔
در واقع جو کچھ منھ مں آئ کہہ دینا، بغر سوچ سمجھے بولنا زبان کو آزادی دین ک مترادف ہے؛ جو کسی

بھی طرح انسان کیلئ سودمند  نہں ہے۔زبان کو آزادی دین کا مطلب عقل کو قید کرنا ہے۔کونکہ زبان کی



امری کا مطلب عقل ک استعمال اور سوچ سمجھے بغر اس اپنی مرضی ر چھوڑ دینا ہے(9)  جو کہ نہایت
خطرناک کام ہے۔

کن ہی ایس موارد ہں جہاں زبان کی غرذمہ دارانہ اورمعمولی سی حرکت قل، غارگری اور خونرزی  کا باعث
بنتی ہے۔ زبان س نکلا ہوا ایک نا سنجیدہ جملہ خاندانوں مں اخلاف یدا کر سکا ہے، گھروں کو اجاڑ کرزندگی

اجرن بنا سکا ہے۔ الزام تراشی، تہمت، غیبت وغرہ  زبان ہی کی آفات اور یدا کردہ مشکلات ہں؛ اس لے
انسان کی بھلائی اس مں ہے کہ وہ زبان کو اپن قابو مں رکھے۔

اگر انسان زبان ک گناہوں س کنارہ کشی کر بھی ل تو بھی زیادہ بولنا، زیادہ غلطوں کا سبب بن گا جس کی
وجہ س دوست احباب دل آزردہ ہونگ اور انسان س کنارہ کشی کرن لگں گ۔ مولا علی ک ارشاد ک مطاق:

من کثر کلامه کثر خطائه ،(10) جو زیادہ بول گا اس کی غلطیاں بھی زیادہ ہوں گں۔
البتہ مخفی نہ رہے کہ جس طرح زبان ک گناہ زیادہ ہں اسی طرح اس کی نیکیاں بھی کم نہں ہں۔ اسی زبان
ک ذریع س ذکر الہی انجام پاا ہے، یہی زبان دوسروں کو ہدایت کرن اور نصیحت کرن کا کام دیتی ہے۔ لیکن

ہمیشہ متوجہ رہنا چاہے کہ زبان کا استعمال کہاں کس طرح کرنا ہے۔ مولا ک اس فرمان کا مطلب بھی یہی ہے
کہ انسان زبان کو اپن قابو مں رکھے۔ مولا ہرگز یہ نہں چاہت کہ ہم بولنا ہی چھوڑ دں؛ کونکہ یہ کام اپنی

جگہ ر زبان جیسی نعمت کی ناشکری ہے۔

تیسری حکمت
ِهِ وَ الْمُقِل غَرِيبٌ فِي بَلْدَِهِ الْبُخْلُ عَارٌ وَ الْجُبْنُ مَنْقَصَةٌ وَ الْفَقْرُ يُخْرسُِ الْفَطِنَ عَنْ حُج

بخل ننگ و عار ہے، بزدلی منقصت ہے فقر ہوشمند کو بھی اس کی حجت کیلئ گونگا بنا دیا ہے اور مفلس
آدی اپن وطن مں بھی غریب ہوا ہے۔

بخل
البخل عار۔بخل، ننگ و عار ہے۔بخل کی معنی  ہے: البخل حبس ما یقدر علی انفاقه من مال او معاونه بید و

لسان فقد یصل الی حد منع ادا الحقوق الواجبه،(11)  کسی بھی قسم کی مدد چاہے مالی ہو یا زبانی اورجان؛ اس
ک روکن کو بخل کہت ہں، اور کبھی تو یہ واجب مالی حقوق ک ادا نہ کرن کا سبب بنتی ہے۔

اس صفت کا پایا جانا انسان کی پسماندگی اور عقب افادگی کی دلل ہے، جس طرح کہ جود و بخشش انسان
ک نیک و کامل ہون کی علامت ہے۔ اب یہ کنجوسی یا بخل چاہے مال ک خرچ کرن مں ہو یاعلم کی تعلیم

دین مں، کوئی ہنر یا یشہ سکھان مں ہو یا کسی بھی چز مں۔ یہ سب ک سب بخل ک نمون ہں۔
دقق  تعبر ک مطاق حقیقت مں بخل وہ ہے جو الہی وظیفہ اور انسانی فرائض کو ادا نہ کرے۔ (12) اس

بنیاد ر بخل کا دائرہ انسان کی روحانی و معنوی ابعاد کو بھی شامل ہوگا جس کا مطلب یہ ہے کہ بخل ہر قسم
کی نگ نظری کا نام ہے۔

امام صادق فرمات ہں:ایما مؤمن بخل بجاهه على اخیه المؤمن و هو اوجه جاها منه الا مسه قترو ذلة فى
الدنیا و الاخرة و اصابت وجهه وم القیمة لنفحات النران معذبا کان او مغفورا له. (13) ؛جو بھی عزت دار مومن

اپن مومن بھائی کیلئ اپنی حیثیت کو خرچ کرن مں بخل کرے حالانکہ اس کی عزت بہت ہی زیادہ ہو تو وہ دنیا
و آخرت مں نگ دستی مں گرفار ہوگا۔ اور قیامت ک دن آگ ک شعلوں س اس کا چہرہ جھلس جائیگا

اگرچہ خدا ن اس بخش ہی کوں نہ دیا ہو۔



س ں خرچ نہ کرنمورد م ک ا ہے کہ بخل اور کنجوسی صرف مال خرچ کرنں آیہ سمجھ م اس روایت س
مخصوص نہں ہے بلکہ جہان انسان اپنی آبرو اور شخصیت ک ذریع س دوسروں کی مشکلات حل کر سکا

ہو ، اس ک درغ کرن کو بھی بخل ہی کہت ہں۔
کبھی بھی کسی سائل یا حاجتمند ک مالک تھے انہوں ن ن ایک مخصوص جاہ و وقار کن العابدامام ز

جواب مں  ’’نہ‘‘ نہں کہا۔ جس وقت امام طواف کر رہے تھے اور حاجوں کی جھرمٹ مں گھرے ہوے تھے۔
فرزدق شاعر ن دشمنوں ک سامن امام کا تعارف کروات ہوے کہا: یہ وہ ہں جنہں حل و حرم جانت ہں، یہ

رسول اللہ ک فرزند اور حضرت زہرا ک تربیت یافتہ ہں۔ آگ ایک بیت مں کہت ہں:
ما قال لا قط الا فی تشهده  و لولا التشهد کانت لائه نعم

انھوں ن کبھی بھی حاجتمند اور سائل ک جواب مں ’’نہ‘‘ نہں کہا، لفظ ’’نہ‘‘ فقط ان ک تشہد مں نظر آا
ہے۔ اگر تشہد نہ ہوا تو  وہاں بھی ’’ہاں‘‘ کہہ دیت۔  

بزدلی
وَ الْجُبْنُ مَنْقَصَةٌ ؛بزدلی منقصت ہے۔

جبن کی معنی  ک بارے مں راغب اصفہانی لکھت ہں :ضعف القلب عما یحق ان یقوی علیہ ،(14) جہاں قوت
کی ضرورت ہو وہاں دل کی کمزوری کو جبن اور بزدلی ہت ہں۔

بزدلی اور ے جا ڈرایک قسم کا عیب اور نقص ہے، یہ انسان کی نفسیات اور روح مں ایک قسم ک خلل کی
نشانی ہے۔ اس کی ضد شجاعت ہے، جس طرح شجاعت ایمان ک ارکان مں س ایک اہم رکن ہے اور مومن

کیلئ زینت شمار ہوتی ہے اسی طرح بزدلی ایک آفت اور مصیبت ہے جو کہ ریشانوں ک نفوذ کی راہ ہموار کرتی
ہے۔

امام صادق فرمات ہں: ولا ومن رجل فیه الشح والحسد والجبن ولا یکون المومن جبانا ،(15) جس انسان مں
بھی حرص حسد اور بزدلی ہوگی وہ کبھی بھی ایمان کی وادی مں قدم نہں رکھ سکا، اور مومن کبھی بھی بزدل

نہں  ہواکرا۔
البتہ یاد رہے کہ تھوڑا بہت ڈرنا نفس کی سلامتی کی دلل اور انسانی طبیعت کا لازمہ ہے، لیکن یہ ڈر انا زیادہ

بھی نہ ہو کہ انسان کوئی بھی ذمہ داری انجام دین کیلئ تیار نہ ہو وگرنہ یہ ایک مذموم صفت ہوگی۔ حفظان
صحت کیلئ بیماروں مں مبلا ہون کا ڈر انسان کو دارودرمان کی طرف متوجہ کرا ہے۔کسی شاگرد کا امتحان

مں فل ہون کا ڈر اس محنت کرن کی ترغیب دلاا ہے۔ اولیائ خدا کا روردگار س ڈرنا انکی عرفانی اور معنوی
ترقی کا باعث بنا ہےجوکہ انک خدا س قرب کا ذریعہ ہے۔

 ں جو ڈر کی گزرگاہ  سہ ہی افراد ایس نں: کم من خائف وقد بخوفه قراره الامن، (16)  کہ مولا علی فرمات
امن امان کی منزل ک پہنچ۔

لیکن ے جا ڈرناایک نقص اور عیب ہے، یہ انسان کیلئ انتہائی مضر اور اس کی ترقی مں بہت بڑی رکاوٹ ہے۔
اس کا بنیادی سبب نادانی اور جھالت ہے؛ جیس فال بد س ڈرنا، کچھ اعداد و ارقام کو نحس شمار کرنا، اپنی

غلطی کو اس لے تسلیم نہ کرنا کہ لوگ کیا کہں گ وغرہ۔ یہ تمام ک تمام انسان کی شخصیت ک مزلزل اور
غر پختہ ہون یہ دلل ہں۔

فقر



ِهِ ؛ فقر ہوشمند کوبھی اس کی حجت کیلئ گونگا بنا دیا ہے۔ وَ الْفَقْرُ يُخْرسُِ الْفَطِنَ عَنْ حُج
 اس جمل مں امام فقر اور غربت ک مضر اثرات بیان کر رہے ہں۔ فقر انسان ایک طرف تو احساس کمتری کا

شکار ہو جاا ہے جس وجہ س اپن اندر حقارت کا احساس کرا ہے۔ وہ اگرچہ کنا بھی زرک ، با ہوش ، با
استعداد و صلاحیت ہی کوں نہ ہولیکن احساس حقارت کی وجہ س اپنی بات خود اعتمادی  ک ساتھ بیان

نہں کر پاا اور نہ ہی اپن حقوق کا دفاع کر سکا ہے۔
دوسری طرف کونکہ وہ جانا ہے کہ اکثر لوگ اس کی بات کو اہمیت ہی نہں دینگ؛ جس کا سبب یہ ہے کہ

اکثر لوگ دنیا رست ہں اور ان کی نگاہ مں دانائی اور نادانی کا معیار دنیا اور ثروت ہے اس وجہ س فقر لوگ
اپن احساسات کو ظاہر ہی نہں کر پات اور حق بیان کرن س بھی کترات ہں گویا کہ وہ گونگ ہوں۔

کفر س ں اسک کہ بعض روایتوں م ں یہاںں آئمہ کی بہت ساری روایات ملتی ہفقر اور غربت کی مذمت م
تعبر کیا گیا ہے ۔(17) اس بنیاد ر انہوں ن اپن روکاروں او ر ماننوالوں کو اس کا مقابلہ کرن کی ترغیب

دلائی ہے۔ آج کل کی دنیا مں اگر ہم ایک سطحی مقایسہ بھی کرں تو معلوم ہوگا کہ دولتمند اور امر لوگ اپنی
ناحق باتوں کو بھی بڑی آب و اب ک ساتھ بیان کر ک اس منوا لیت ہں جبکہ غریب اور فقر لوگ حق  بات

بھی اہل دنیا ک نہں پہنچا پات۔
البتہ یہ کوئی کلی اور لازی حکم نہں ہے کہ جو استسنا پذرنہ ہو ۔ ارخ مں  ایس بھی بہادر اور شجاع
انسان نظر آت ہں جنہوں ن فاسق و فاجر حکمرانوں ک سامن حق بیان کیا اور ان ر  حجت تمام کی ہے

اگرچہ اس اقدام کی قیمت مں انہں اپنی جان کا نذرانہ یش کرنا ڑا۔
لیکن بعض روایات مں فقر کی تعریف بھی کی گئی ہے بلکہ رسول پاک صلى الله عليه وسلم ن اس فخر شمار کیا ہے ۔_(18) البتہ

اس فقر س مراد خدا کا محاج ہونا ہے(19)  جیسا کہ قرآن شریف مں آیا ہے کہ : يَا الناسُ أنَتمُُ الْفُقَراَءُ إلِىَ اللهِ 
وَ اللهُ هُوَ الْغَنىِ‏ الْحَمِيد (20)۔اے لوگو تم اللہ ک محاج ہو اور اللہ تو ی نیاز اور لائق سائش ہے۔

نگدستی
حضرت کا چوتھا جملہ جو کہ حقیقت مں تیسرے جمل کو مکمل کر رہا ہے وہ یہ کہ : وَ الْمُقِل غَرِيبٌ فِي بَلْدَِهِ؛

نگدست اور نادار انسان اپن شہر مں بھی ردیسی ہے۔ کونکہ ردیس مں آدی کا کوئی بھی واقف کار اور
آشنا  نہں ہوا اس لئ وہ وہاں نہائی کا احساس کرا ہے، کوئی ایسا نہں پاا جس ک ساتھ اپنی خوشیاں یا

ر دوستیاں اور رشت رست لوگ دنیا کی بنیاد ونکہ دنیاگہرا رابطہ ہےک ردیس سغم بانٹے۔ پس غربت کا
داریاں نبھات ہں۔ جس ک پاس دنیا نہ ہو اس کا کوئی رشت دار یا دوست نہں ہوا کرا لہذا وہ اپن وطن مں

ہی ردیسی لگا ہے۔ اس ک برخلاف اگر کوئی دولتمند ہے تو اس کیلئ ردیس بھی دیس کی طرح ہے ۔
چوتھی حکمت

امام چوتھی حکمت مں پانچ صفتوں کو بیان فرما رہے ہں جن مں س ایک منفی اور بقیہ مثبت ہں۔ ان مں
ہر ایک کو آار ک ساتھ مختصر جمل مں بیان کرنا امر کلام کا ہی کارنامہ ہو سکا ہے۔

بْرُ شَجَاعَةٌ وَ الزهْدُ ثرَْوَةٌ وَ الْوَرَعُ جُنةٌ وَ نعِْمَ الْقَرِنُ الرضَى؛ عاجزی آفت ، صبر شجاعت، زہد ثروت ، الْعَجْزُ آفَةٌ وَ الص
رہزگاری سر ،اور  انسان کا بہترن ساتھی رضائ الہی ر راضی رہنا ہے۔

عاجزی
پہل جمل مں مولا عاجزی کی حقیقت کو وں بیان کر رہے ہں۔ الْعَجْزُ آفَةٌ؛ عاجزی آفت ہے۔



خود اعتمادی اور خود باوری، قدرت اور توانائی کی اساس اور بنیاد ہں جو کہ انسان کیلئ قیمتی سرمایہ
شمارہوتی ہں۔ حقیقت مں ایجادات اور اختراعات وغرہ خود اعتمادی کا ہی نیجہ  ہوتی ہں۔جس س ترقی کی

راہں کھلتی ہں اور انسان ہر جہت س کمال ک پہنچا ہے۔   اس بنیاد ر ہر انسان کی قدر و قیمت اس کی
ہمت ک مطاق ہوتی ہے۔ یعنی در واقع اس کی خود اعتمادی اور خود باوری ک مطاق ہوتی ہے۔

قرآن مجید کی بہت ساری آیات مں ذمہ داری اور کلیف کا دارومدار توانائی کو بایا گیا ہے؛ جیس:لا يُكَلفُ‏ اللهُ
نفَْساً إلاِ وُسْعَها (21) اللہ تعالی کسی شخص ر اس کی طاقت س زیادہ ذمہ داری نہں ڈالا۔

اس قسم کی آیتوں س معلوم ہوا ہے کہ انسان ک نیک اور بد اعمال کا دارومدار اس۔ عمل اور ارادے ر ہے۔
انسان کی سعادت اور شقاوت  اس ک اعمال مں وشیدہ ہے۔ افراد کی کامیای اور ناکای انکی توانائی اور

عاجزی  س وابستہ ہے۔ مطلب یہ کہ ناتوانائی آفت ہے، اس س جان چھڑان کیلئ ہمں اپن اندر خود اعتمادی
دور کرنا انسان ک مراد وہ ناتوانائی ہے جس یدا کرنی ہوگی۔البتہ مخفی نہ رہے کہ یہاں عجز و ناتوانائی س
اختیار مں ہو ملا کوشش کرن س، لیکن اگر اس کا عجز غر اختیاری اور قدرتی ہے تو اگرچہ وہ انسان بھی

بہت س کاموں س عاجز وہ جاا ہے لیکن اس کی وجہ س اس کی مذمت نہں کی جا سکتی۔

صبر
بْرُ شَجَاعَةٌ :اور صبر ں: وَ الصہ ہوے فرمات ار کی طرف اشارہ کرتمثبت آ ں امام صبر کم دوسرے جمل

شجاعت ہے۔ ظاہر سی بات ہے کہ صبر چاہے گناہوں س رہز کی صورت مں ہو، چاہے نیکی کو انجام دین کی
صورت مں یا یش آن والی مشکلات کو برداشت کرن کی صورت مں؛ ان مں س ہر ایک شجاعت اور بہادری
کی عکاسی کرا ہے۔ کونکہ شجاعت فقط ظاہری انسانی دشمن کا مقابلہ کر ک اس ک خون بہان کا نام نہں

ہےبلکہ کامیای کی راہ مں آن والی ہر رکاوٹ س مقابلہ کرنا شجاعت کہلاا ہے۔
رسول کائنات کا ارشاد گرای ہے: الصبر لاة صبر عند المصیبة صبر علی الطاعة صبر عن المعصیه  (22)؛صبر

کی تن قسمں ہں، مصیبت ر صبر کرنا، اطاعت ر صبر کرنا اور گناہ ر صبر کرنا۔

زہد
تیسرے جمل مں امام زہد کی فضیلت ک بارے مں ارشاد فرمات ہں : وَ الزهدُ ثرَْوَةٌ ؛ اور زہد ثروت ہے۔

اس جمل کی وضاحت کیلئ پہل ہمں زہد کا مفہوم معلوم کرنا ہوگا پھر ثروت کا اور آخر مں ان کی نسبت
دریافت کرنا ہوگی۔عام طور ر زہد کی تعریف دنیا س کنارہ کشی کرنا، دنیا کی زرق و برق س دوری کرنا، کی جاتی

ہے جو کہ اسلای تعریف نہں ہے۔ اسلام کی نظر مں زاہد وہ نہں جس ک پاس دنیا نہ ہو بلکہ زاہد وہ ہے جو
دینا کا دلدادہ اور غلام نہ ہو۔(23)  مولا فرمات ہں ورے کا ورا  زہد اس آیت مں بیان کیا گیا ہے: لكَِيْلا َأْسَوْا

عَلى‏ ما فاَكُمْ وَ لا تفَْرحَُوا بمِا آاكُم‏  (24)اکہ جو چز تم لوگوں ک ہاتھوں س چلی جائ اس ر تم رنجیدہ نہ ہو
اور جو چز تم لوگوں کو عطا ہو اس ر اترایا نہ کرو۔

ثروت کی معنی سرمایہ اور دولت ہے۔ کونکہ دولت اور سرمایہ ک ذریعہ انسان اپنی ضروریات وری کر سکا ہے،
جس وجہ س وہ دوسروں س ے نیاز بن جاا ہے۔ اس بیان کی روشنی مں واضح ہو جاا ہے کہ زہدکونکر

ثروت ہے، کونکہ زاہد انسان دنیا س ے نیاز بن جاا ہے اس لے زہد بہت بڑا سرمایہ ہے۔
رسول اکرمصلى الله عليه وسلم مولا علی کو فرمات ہں: یا علی ان الله قد زینک بزینه لم زن العباد بزینه احب الی الله منها زینک

بالزهد فی الدنیا (25) اے علی اللہ تعالی ن آپ کو ایک ایسی زینت س مزن فرمایا ہے جس س اچھی زینت



کسی کو عطا نہں فرمائی، اللہ تعالی ن دنیا مں تمہں زہد کی زینت س نوازا ہے۔
حقیقت بھی یہی ہے کہ زہد انسان کو بہت ساری دوسری صفات حمیدہ س بھی مزن کر دیا ہے۔ جیسا کہ

امام صادق کا فرمان ہے: جعل الخر کله فی بیت و جعل مفاحه الزهد فی الدنیا ۔۔۔ حرام علی قلوبکم ان تعرف
الایمان حتی زهد فی الدنیا؛ (26) تمام نیکوں کو ایک گھر مں جمع کیا گیا ہے جس کی کنجی زہد ہے۔ پھر

فرمایا: ایمان کی شرینی اور مٹھاس تمہارے دلوں ر حرام ہے یہاں ک کہ دنیا مں زہد اختیار کرو۔

ورع اور رہزگاری
وَ الْوَرَعُ جُنةٌ ؛ رہزگاری سر اور(شیطانی وسوسوں س بچن کا) ڈھال ہے۔

ورع، قوی ک اعلا درج کا نام ہےیہاں ک کہ انسان مشکوک چزوں اور مشتبہ موارد مں بھی رہز کرے۔  اس
انسانی فضیلت کا سرچشمہ باطن مں موجود خدا ترسی ہے۔جو کہ انسان ک اندر ایسی توانائی ایجاد کرتی ہے

جس بنیاد ر وہ ان موارد مں رہز کرن لگا ہے۔
لوارک ر اورت ونکہ ڈھال دشمن کر استعمال کی ہے، کورع‘‘ کی بڑی مناسب تعب’’ ں امام نم اس جمل
ر برساتر مسلسل ت ا ہے کہ نفس اور شیطان، قلب انسانظاہر ہو ں دفاع کا وسیلہ ہے، اس سم مقابل

رہت ہں جس س انسان صرف ورع ک ذریعہ سی ہی بچ سکا ہے۔
رسول اللہ کی حدیث مں ہے: لکل شی اس و اس الایمان الورع؛ (27) ہر چز کی اساس اور بنیاد ہوا کرتی ہے،

ایمان کی بنیاد ورع ہے۔
امام کا فرمان ہے: علیک بالورع فانه عون الدن و شیمه المخلصن ؛(28) ورع اختیار کرو کونکہ ورع دن کا

مددگار اور خدا ک مخلص بندوں کا شوہ ہے۔

بہترن ہمنشن
پھر آخری جمل مں فرمات ہں: وَ نعِْمَ الْقَرِنُ الرضَى؛ اور  انسان کا بہترن ساتھی رضائ الہی ر راضی رہنا ہے۔
بہر ن دوست وہ ہوا ہے جو انسان کو سکون پہنچائ اور مشکلات ک مقابل مں حوصلہ دے، اس مں امید

کی روح پھونک۔ یہ تمام ک تمام آار قضائ الہی ر راضی رہن مں بھی ہں۔ پس وہ بہترن دوست ہے۔ جو
بھی مقدرات کو خداوند متعال ک طرف س جانا ہے وہ کبھی بھی دنیا مں یش آنی والی مشکلات ر ریشان

نہ ہوگا۔
البتہ اس کا مطلب یہ بھی نہں ہے کہ انسان مشکلات ک آگ سر تسلیم ہو جائ بلکہ اس کی معنی یہ ہے کہ

مشکلات کو حل کرن کیلئ اپنی تمام تر کوششوں کو بروئ کار لائ۔ لیکن اگر کوئی ایسا حادثہ رونما ہو جائ جو
اس کی قدرت س باہر ہو تو وہاں راضی رہے اور گلہ شکوہ نہ کرے۔ (29)

آخر مں دعا ہے کہ پاک روردگار ہمں مولا علی ک ان حکیمانہ ارشادات ر عمل کرن کی توفق عطا فرمائ۔
آمن

منابع
1.    قرآن مجید

2.    نہج البلاغہ، سید رضی، مصحح صبحی صالح، موسسہ دار الہجرہ، قم.
3.    ابن ای الحدید ،عز الدن ابو حامد ، کابخانہ عموی آیت اللہ مرعشی، قم، 1341، ہ.ش



4.    آمدی ،عبد الواحد بن محمد تمیی ، غرر االحکم، انتشارات دفتر تبلیغات، قم، 1366، ہ.ش
5.    حرانی،حسن بن شعبہ، تحف العقول، انتشارات جامعہ مدرسن قم، 1404، ہ.ق

6.    راوندی ، قطب الدن، سعید الدن ہبہ اللہ ، منہاج البراعہ ،کابخانہ عموی آیت اللہ مرعشی، قم، 1364،
ہ.ش

7.    رضی، نبیہ الغافلن، مترجم ملا فتح اللہ کاشانی، انتشارات یام حق، تہران، اول 1378، ہ.ش
8.    شخ الاسلای ،سید حسن ، گفار امر المومنن، اتشارات انصاریان، قم، چہارم، 1377، ہ.ش

9.    صدوق، علی بن محمد،  صفات الشیعہ، انتشارات اعلی، تہران
10.    صدوق، علی بن محمد، امالی، انتشارات کابخانہ اسلامیہ، 1364، ہ.ش

11.    طوسی،محمد بن حسن،  امالی، انشارات دار القافہ، قم، 1414، ہ.ق
12.    کلینی، محمد بن یعقوب،کافی ، دار الکتب الاسلامیہ، تہران، 1365، ہ.ش

13.    مجلسی، بحار الانوار، موسسہ الوفاء، لبنان، 1404، ہ.ق
14.    نقوی ،سید محمد قی ، مفافح السعادہ، مکتبہ المصطفوی، تہران.

15.    ہاشی خوئی ،مرزا حبیب اللہ ، منہاج البراعہ، مکتبہ الاسلامیہ، تہران، سوم، 1355.

حوال
1:-  ۔ شخ صدوق، امالی، ، ص۳۳،انتشارات کابخانہ اسلامیہ، 1364، ہ.ش

2:-  ۔بہج‏الصباغةفی‏شرح‏نہج‏البلاغة، ج 1، ص 60
3:-  ۔ عز الدن ابو حامد، ابن ای الحدید، نہج البلاغہ، ج۱۹، ص۵۰، کابخانہ عموی آیت اللہ مرعشی، قم،

1341، ہ.ش
4:-  توضح نہج البلاغہ، ج، ص۲٦۱

5:-  شخ صدوق، صفات الشیعة، یک جلد، انتشارات اعلی تہران، ص .35
6:-  ۔ کلینی، محمد بن یعقوب، کافی،ج2، ص231،  دار الکتب الاسلامیہ، تہران، 1365، ہ.ش

۳۱،7:-  نہج البلاغہ‏ی صبحی صالح، کلمات قصار، شمارہ 289 وبحار، ج 67 ص
8:-  سورت ضحی، آیت۱۱۔

9:-  اختیار مصباح السالکن، ص۵۷۸
10:-  ۔ حسن بن شعبہ، حرانی، تحف العقول،ص91،  انتشارات جامعہ مدرسن قم، 1404، ہ.ق

11:-  ۔منہاج البراعہ، ج۱۱، ص۱۱
12:-  قطب الدن، سعید الدن ہبہ اللہ راوندی، منہاج البراعہ ،ج۳، ص۳۸۳، کابخانہ عموی آیت اللہ مرعشی،

قم، 1364، ہ.ش
13:-  شخ طوسی، امالی،ج2، ص283، انشارات دار القافہ، قم، 1414، ہ.ق

13:-  ۔مفردات، ص۸۷
15:-  سفینہ البحار، ج1، ص145

16:-  سید حسن شخ الاسلای، گفار امر المومنن،ج1، ص535،  اتشارات انصاریان، قم، چہارم، 1377،
ہ.ش

17:-  سید رضی، نبیہ الغافلن، مترجم ملا فتح اللہ کاشانی،ج2، ص464،  انتشارات یام حق، تہران، اول



1378، ہ.
18:-  سید محمد قی نقوی، مفاح السعادہ، ج1، ص8،مکتبہ المصطفوی، تہران.

19:-  منھاج البراعہ، ج۱، ص۱۵۳
20:-  سورہ فاطر، آیہ ۱۵

21:-  .سورہ بقرہ، آیہ ۲۸٦
22:-  کافی، ج۲، ص۹۱

  -:23یام امام، ج۱۲، ص۴۶
24:-  ۔سورہ حدید، آیہ ۲۳

25:-  ۔ مجلسی، بحار الانوار، ج۳۹، ص۲۹، ح۱۰۳، موسسہ الوفاء، لبنان، 1404، ہ.ق
26:-  ۔کافی، ج۲، ص۱۲۸، ح۲

27:-  ۔کنز العمال، ح۷۲۸۴
28:-  ۔ عبد الواحد بن محمد تمیی آمدی، غرر االحکم، ح5915،انتشارات دفتر تبلیغات، قم، 1366، ہ.ش

  -:29یام امام، ج۱۲، ص۴۹

 

 


