
مرجع قلید

<"xml encoding="UTF-8?>

مرجع قلید،

اس جامع الشرائط مجتہد کو کہا جاا ہے جس ک فتوے ر فقہی مسائل مں شیعہ عمل کرت ہں اور وجوہات
شرعیہ یعنی خمس وغرہ ان ک حوال کرت ہں۔ شیعوں ک یہاں مرجعیت سب س اعلی مذہی مقام ہے۔ یہ

مقام انتصای نہں بلکہ عموما شیعہ حضرات اس امر کی شناخت رکھن وال علماء س وچھن یا ذاتی تحقق
کی بنیاد ر ان کی شناسائی کرت ہں۔ اس مقام کی سب س اہم شرط دوسرے مجتہدوں س اعلم ہونا ہے۔ جو
لوگ ان کی روی کرت ہں انہں مقلد کہا جاا ہے۔ مراجع قلید ک فقہی نظریات اکثر اوقات توضح المسائل

نای کاب مں منتشر ہوت ہں۔
شیعہ آبادی کی کثرت اور جغرافیای وسعت ک یش نظر ہر دور مں کئی مجتہد اس منصب ر فائز ہوت رہے

ہں۔ اور بعض اوقات ایسا بھی ہوا ہے کہ شیعوں مں س صرف ایک شخص تمام یا اکثر شیعوں ک مرجع
قلید قرار پائ۔ مراجع قلید کو آیت اللہ العظی اور آیت اللہ جیس القاب س پکارے جات ہں۔ اکثر مراجع

قلید عراق (نجف، کربلا یا سامرا) اور اران (قم، مشہد، اصفہان اور تہران) مں ہوت ہں۔
ماخر نامور مراجع قلید مں محمد حسن نجفی (صاحب جواہر)، شخ مرتضی انصاری، سید محمد حسن

شرازی (تحریم تمباکو کا فتوای دین والی شخصیت)، آخوند خراسانی، سید حسن طباطبائی بروجردی، سید
محسن حکیم اور امام خمینی (انقلاب اسلای اران ک بانی) قابل ذکر ہں۔

شیعہ عوام مں مراجع قلید کا بڑا اثر رسوخ ہوا ہے اور بعض اوقات اپن مقلدں مں سیاسی، سماجی اور
مذہی شعور اور بیداری یدا کرن مں ان ک نظریات بنیادی کردر ک حامل ہوت ہں۔ روس ک خلاف جنگ،
تمباکو کی تحریم، تحریک مشروطہ اران، عراق مں انقلاب عشرن اور اران کا اسلای انقلاب شیعہ مراجع

قلید کی اہم اثرات مں س ہں۔
مرجعیت

مرجعیت، شیعہ معاشرے مں سب س اہم اجتماعی اور مذہی مقام ہے۔ مرجع قلید وہ مجتہد ہے جس کی
شیعوں مں س ایک تعداد قلید کرتی ہے یعنی اپن دینی اعمال ان ک فقہی نظریات اور فتوے ک مطاق

انجام دیت ہں اور مالی شرعی واجبات کو ان کو یا انک نمایندوں ک حوال کرت ہں۔ اس طرح س کسی عالم
کی روی کرن کو قلید کہا جاا ہے۔[1]

کسی بھی مرجع قلید کی اجتماعی اثر اور نفوذ ان ک مقلدوں اور قلید کرن والوں کی تعداد س ہے اور مالی
وجوہات شرعی کا ان ک اختیار مں رکھنا بھی ان کی مالی امکانات مں اضاف کا باعث بنا ہے۔ مراجع قلید ان
مبالغ کو دن کی تروج اور دینی مدارس (حوزہ علمیہ) کی یشرفت، نادار لوگوں کی مدد اور عام المنفعت امور

مں خرچ کرت ہں۔
شرایط

وہ مجتہد مرجع قلید بن سکا ہے جس مں قلید کی شرائط پائی جاتی ہوں؛ یعنی دوسروں کو ان ک فقہی



نظریات ر عمل کرنا جائز ہو۔ اس مقام ک پہنچن ک لے بھی کچھ شرائط ہں کہ جن مں س اہم ترن شرط
باقی جامع الشرائط مجتہدوں س ان کا اعلم ہونا، عادل ہونا، مرد ہونا اور بالغ اور عاقل ہونا ہں۔[2]

انتخاب کا طریقہ
مرجعیت انتصای مقام نہں ہے۔ وہ شخص مرجع قلید بنا ہے لوگ جس کی قلید کرں اور اس مرجع قلید
سمجھں۔توضح المسائل کی کابوں مں مرجع قلید کی پہچان ک بعض راست معرفی ہوئ ہں جو مندرجہ

ذل ہں: خود مقلد کو اعلم ہون کا علم ہو یا دو عادل ان کی اعلمیت ر گواہی دں، یا اعلم ہون مں مشہور
ہو۔[3] یا عالموں کا ایک گروہ کسی کو مرجع قلید ک عنوان س معرفی کرں اور ان کی باتوں س انسان کو اس

شخص کا اعلم ہون ک بارے مں علم حاصل ہوجائ۔[4]
ذمہ داریاں

مرجع قلید کی سب س اہم ذمہ داری دینی اور مذہی امور مں مقلدوں ک لے فتوا دینا ہے۔ لیکن مرجع
قلید کی منزلت صرف فتوای ک منحصر نہں اور محدود نہں ہے بلکہ مراجع قلید حوزہ علمیہ ک مشہور اور

معروف اساتذہ مں س شمار ہوت ہں اور حوزہ علمیہ بھی انہی ک نظریات ک تحت چلت ہں۔
مالی ذرائع

مرجعیت مالی اعتبار س شرعی مالی واجبات اور لوگوں ک تعاون اور نذورات ر مبنی ہے۔
قدرت اور اثر

شیعہ مراجع قلید اپن مقلدوں اور شیعوں ک درمیاں بہت موثر ہں اور اسی طریق س اپن اجتماعی اور
سیاسی نظریات کو عملیاتی کرت ہں۔[5]ملا: سید محمد مجاہد ک فتوے ک مطاق شیعوں کا ایک بڑا گروہ

روس ک خلاف جنگ کرن چلا۔[6]مرزای شرازی کا تحریم تمباکو وال فتوے س اران مں تمباکو حرام
ہوا۔[7]اور قیام ۱۵ خرداد۱۳۲شمسی ہجری بمطاق (5 جون 1963) کو اران مں آیت اللہ خمینی کی گرفاری ر

واقع ہوا۔[8]
اہل سنت ک عالم دن محمد رشید رضا ک کہن ک مطاق اہل سنت ک علما اکیل مں یا گروہ کی شکل مں،

رازی کرزا شم س اسی حوال ں۔ انہوں نہ ں رکھتبرابر نفوذ نہ شیعہ مجتہدوں خاص کر نجفی علما ک
ذریع س ملک فیصل ک دور مں عراق مں انتخابات س بایکاٹ، تحریم نباکو، کی مال دیت ہں۔[9]

ا ہے کہ تہران کر بھیجا گیا وہ ایک جگہ کہ طور ران ایلچی کا ن جو امریکہ کی طرف سساموئل بنیام
مجتہدن اگر چہ رفت و آمد ک لے خچر سواری کرت ہں اور ایک خادم س زیادہ کوئی نہں ہوا ہے لیکن ایک

کلم ک ذریع بادشاہ کو سلطنت س عزل کر سکت ہں۔[10]
مرجعیت ک ادوار

ں سں جن مبہت سارے علل و عوامل ہ ک ں جابجا ہونلف شہرو مفراز و نشیب، مخ شیعہ مرجعیت ک
حکومتوں کی مداخلت، قوی رابط اور سلیق، سیاسی حادات، روابط ک امکانات اور حوزہ علمیہ کی قوت و

ضعف اہم عوامل تھے۔ کلی طور ر شیعہ مرجعیت کو نو دوروں مں قسیم کیا جاسکا ہے۔
پہل ں صدی ہجری سرہوت

رسول جعفریان مرجعیت ک آخری عصر کو وحید بہبہانی س شروع کرت ہں البتہ علی مرجعیت مراد ہے نہ
پہل ہوں۔[11] ان دوروں س قلید کرت ں تھا کہ اکثر شیعہ ان کیونکہ ایسا نہریت مراد ہو۔ کشیعوں کی مد
شیعہ اپن علاق مں موجود مجتہدوں ک فتووں ک مطاق عمل کرت تھے اور ایسا مرجع جو شیعیان جہان



کا مرجع ہو اور ان کی قلید کی جائ ایسا کوئی نہں تھا۔
صاحب جواہر اور مرجعیت کا آغاز

بعض محققن ک کہن ک مطاق مرجعیت کا پہلا با اثر اور بانفوذ دورہ جو شیعوں مں رائج ہوا وہ حوزہ
آغاز ہوا۔[12]آپ مقلد ک مربوط ہے اور محمد حسن نجفی المعروف صاحب جواہر (۱۲٦٦ھ) س علمیہ نجف س

قضاوت کو جائز سمجھت تھے اور اران مں بہت سارے شاگرد بھی تھے[13] جو آپ ک فتوے اور نظریات کی
تروج دین والوں مں س شمار ہوت تھے۔

صاحب جواہر ک بعد بھی شیعہ مرجعیت حوزہ علمیہ نجف مں رہی اور شخ مرتضی انصاری (م۱۲۸۱ھ) اور
محمد حسن شرازی (م۱۳۱۲ھ) تحریم تمباکو کا فتوا صادر کرن وال فقیہ جو صاحب جواہر ک شاگرد تھے

جیس مشہور اور با اثر مجتہد تھے۔[14]
اران کی تحریک مشروطہ مں واضح طور ر مراجع قلید ن سیاسی مسائل مں مداخلت کی؛ آخوند خراسانی

اور عروۃ الوقی ک مصنف سید محمد کاظم طباطبائی زدی اس دور ک اہم ارانی مراجع تھے جو نجف مں
سکونت پذر تھے۔ لیکن مشروطیت مں ایک دوسرے ک مخالف سمت مں تھے۔ خراسانی ن مشروطیت کا

فتوای دیا اور زدی ن اس کی مخالفت کی۔
سنہ۱۳۳ھ کو عبدالکریم حائری زدی کا قم مں سکونت اختیار کرن ک بعد حوزہ علمیہ قم کا نیا دور شروع
ہوا اور اسی سال سید سید زدی بھی وفات پائ۔ حوزہ علمیہ قم کی احیاء نز سید زدی اور اور شخ الشریعہ
اصفہانی (۱۳۳۹ھ) کی وفات کی وجہ س شیعہ مرجعیت کا ایک حصہ اران مں خود حائری ک پاس منقل

ہوگیا۔سنہ۱۳٦۳ھ کو سید حسن بروجردی قم مں بسن اور ان کی کارکردگی ک باعث حوزہ علمیہ کو مزید رونق
ملی اور سنہ 1364ھ کو نجف مں سید ابوالحسن اصفہانی کی وفات ک بعد بروجردی سنہ سال ۱۳80ھ ک

شیعوں کا مرجع سمجھے جات تھے۔[15]
آیت اللہ بروجردی کی وفات ک بعد کوئی متمرکز مرجعیت نہں رہی اور متعدد مراجع قلید اران اور عراق مں
شیعوں ک مرجع بن۔[16]اگرچہ اس دَور ک ابتدائی سالوں مں سید محسن حکیم(م ۱۳۹۰ھ) جو نجف مں

سکونت کرت تھے؛ دوسروں س زیادہ مقبول تھے۔[17]اور اس 33 سالہ دَور ک آخر مں اسلای جمہوریہ اران
ک بانی سید روح اللہ خمینی (م ۱۰۹ھ) اران مں سکونت پذر تھے اور سب س زیادہ مقبول واقع ہوئ جبکہ

سید ابوالقاسم خوئی نجف مں مقیم مراجع مں سب س زیادہ باثر تھے۔
سید ابوالقاسم خوئی کی سنہ ۱۱۳ھ کو وفات ک بعد شیعوں کی مرجعیت حوزہ علمیہ قم مں تھی۔ اس کی
وجہ نجف مں مقیم مجتہدوں کی وفات اور بہت سارے اران ک نجف مں مقیم علما کو عراق س نکالنا اور

بعثی حکومت کی طرف س بعض محدودیتں تھی۔ نجف مں مقیم ارانوں کو زبردستی نجف س نکالن ر ان
مں س اکثر قم مں بسن لگ اور اس س نجف کا حوزہ کمزور ہوگیا۔ سید محمد رضا گلپایگانی اور محمد علی

اراکی اس مختصر دَورے ک مشہور مراجع قلید مں س ہں۔
مرجعیت کا آخری دَورہ سنہ 1415ھ کو محمد علی اراکی کی وفات س شروع ہوگیا اور اس دَور اران، عراق،

لبنان، افغانسان اور پاکسان س بہت سارے مجتہدن اس عہدے ر فائز ہوئ۔
مرجعیت اور عراق

13وں صدی ہجری کو حوزہ علیمہ نجف مں صاحب جواہر اور شخ انصاری کی مرجعیت س عراق مں متمرکز
اور ابت طور ر مرجعیت کا آغاز ہوا۔اور اس ارخ ک بعد س ہمیشہ عراق، خاص کر نجف مں مراجع قلید ہوا



رازی کرزا شتھے۔ م جات ر جان طور قلید ک ں بھی بعض افراد مرجععلاوہ کربلا م تھے۔ نجف ک کرت
دور مں مرجعیت سامرا منقل ہوئی۔ سنہ ۱۳٦۵-۱۳۸۰ھ ک آخوند خراسانی، سید کاظم زدی اور سید

ابوالحسن اصفہانی تھے لیکن ان سالوں مں زیادہ عرصہ مرجعیت قم مں آیت اللہ بروجردی ک پاس رہی لیکن
اسی دوران نجف س سید محسن حکیم(م 1390ھ) و سید محمود حسینی شاہرودی(م ۱۳94ھ) بھی بعض

شیعوں ک مرجع قلید جان جات تھے۔ سنہ 1380ھ کو آيت اللہ بروجردی کی وفات ک بعد، حکیم، شاہرودی
اور سید ابوالقاسم خوئی(م 1413ھ) حوزہ علیمہ نجف مں مرجعیت ک عہدے ر فائز ہوئ۔ شاہرودی اور خوئی

کی وفات درمیان فاصلہ زیادہ ہون کی وجہ س سید ابوالقاسم خوئی با اثر ترن فقیہ مں تبدل ہوگیا۔
سنہ ۱۳ا ۱۳۵ش ک آیت اللہ سید روح اللہ خمینی بھی اران س عراق کی طرف جلا وطن ہوئ اور نجف

مں بسن لگ۔ ۱۳۵۰ش کی دہائی مں عراق کی حکومت ن عراق مں بسن وال بہت سارے ارانوں کو عراق
س خارج کیا اور اسی وجہ س حوزہ علمیہ نجف ک بعض اساتذہ اور طلاب بھی عراق س نکل کر اران، اور

خاص کر قم مں بسن لگ۔ اور یہ مہاجرت اران مں اسلای انقلاب کی کامیای ک ساتھ ساتھ تھی اور بعثی
حکومت کی طرف س نجف مں مقیم مجتہدوں ر بڑا دباؤ تھا جس کی وجہ س آیندہ کی مرجعیت ماثر ہوئی

اور مرجعیت مں ارانی کردار زیادہ ہون لگا۔ انتفاضہ شعبانیہ ک بعد عراق کی حکومت ن حوزہ نجف ر مزید
دباؤ بڑھا دیا اور ابتدائی سالوں مں خوئی اور محمد علی اراکی کی وفات ک بعد خوئی ک دو شاگرد(علی غروی
تبرزی اور مرتضی بروجردی) کہ جو مرجع طور ر مشہور تھے ٹارگٹ کلینگ مں مارے گئ۔ اس ک کچھ عرصہ

بعد سید محمد باقر صدر ک شاگردوں مں س سید محمد صدر جس کی مرجعیت بعض لوگوں ک لے قابل
قبول تھی وہ بھی مارا گیا۔ ان حادات اور دباؤ ن عملی طور ر حوزہ علمیہ نجف کو منزوی کردیا۔ اس ک باوجود

اب بھی شیعہ مرجعیت کا ایک حصہ حوزہ علیمہ نجف مں باقی ہے۔
بعثی حکومت ک سقوط ک بعد

سنہ 2000ء کو خلج فارس کی دوسری جنگ ک بعد، عراق کی حکمرانی مں تبدیلی آگئی اور حوزہ علمیہ نجف
حکومتی دباؤ س نکل گیا اور مخلف جگہوں س طلاب تعلیم حاصل کرن نجف چل گئ۔ بعض اساد بھی جو
سالوں سال س عراق س باہر رہن ر مجبور تھے، عراق واپس چل گئ۔ نجف مں با اثر ترن مرجع قلید سید

علی حسینی سیسانی ہں جو خوئی ک شاگرد بھی ہں۔
مرجعیت اور اران

حوزہ علمیہ قم کی اسیس
زدی کی قم آمد اور سکونت س خ عبد الکریم حائریں سنہ 1340 ش کو شحوزہ علمیہ قم آخری دَور م

اسیس ہوا۔ ان ک قم آن س شیعہ مرجعیت کا ایک اہم حصہ بھی اران منقل ہوگیا۔ وہ 1315 ش ک زندہ
رہے۔ ان ک بعد حوزہ علمیہ ک تن اساد سید صدر الدن صدر، سید محمد قی خوانساری اور سید محمد
حجت ن حوزے کی مدریت سنبھالی۔ ان تینوں مں س کسی کو بھی ہمہ گر مرجعیت نہں ملی۔ اس دور

مں مرجعیت حوزہ علمیہ نجف مں سید ابوالحسن اصفہانی(م ۱۳٦۵ھ) ک دوش ر تھی۔[18]
حوزہ علمیہ قم ک بعض علما کی کوشش اور دعوت ر سنہ ۱۳٦ ھ کو آخوند خراسانی ک شاگرد سید حسن

طباطبائی بروجردی قم آئ اور اصفہانی ک بعد ۱۳۰ ش ک وسع مرجعیت ک عہدہ دار رہے اور عمر ک آخری
ایام مں ان کی طرح کا بانفوذ اور با اثر مرجع اران یا عراق مں کوئی اور نہں تھا۔[19]

بروجردی کی وجہ س حوزہ علمیہ قم کو رونق ملی۔ ان کی وفات ک بعد اران اور عراق مں چند نفر مرجع قلید



ک عنوان س سامن آئ۔ اران مں مشہد مں مقیم آیت اللہ میلانی ک علاوہ باقی تمام مراجع حوزہ علمیہ
قم ک مجتہدن مں س شمار ہوت تھے۔ ان مں س مشہور مندرجہ ذل ہں: سید احمد خوانساری (م

۱۳٦ش)، سید کاظم شریعتمداری (م ۱۳٦۵ش)، سید روح اللہ خمینی (م ۱۳٦۸ ش)، سید شہاب الدن مرعشی
نجفی (م ۱۳٦۹ش) اور سید محمد رضا گلپایگانی (م ۱۳۲ش). [20] کیہان اخبار ن آیت اللہ بروجردی کی وفات

ک دو دن بعد ایک رورٹ مں ان لوگوں ک نام یش کئ جن کی مرجعیت کا احتمال دیا جاا تھا۔[21]
سنہ ۱۳۳ ش کو عبد الکریم حائری ک شاگردوں مں س آخری نفر محمد علی اراکی بھی وفات پائ اور ان کی
بعض ک ں ساگرچہ ان م شاگرد تھے، مطرح ہوئ بعد بہت سارے افراد جو بروجردی اور خوئی ک وفات ک

بہت سارے مقلد ہں لیکن کوئی ایک بھی وری دنیا ک شیعوں کی مرکزی مرجعیت ک حامل نہں ہں۔ (فروری
2018 ) کو زندہ مجتہدن مندرجہ ذل ہں: حسن وحید خراسانی، لطف اللہ صافی گلپایگانی، سید موسی

شبری زنجانی،سید علی خامنہ ای اور ناصر مکارم شرازی اران مں اور سید علی حسینی سیسانی، عراق مں۔
حوالہ جات

.۸۹قلید»، ص» ،ایش؛ رحمان س۱ق، ج۱، ص۰۹ ،قیزدی، العروة الو یں: طباطبامراجعہ کر ↑
↑ طباطبای زدی، عروة الوقی، ۱۰۹ق، ج۱، ص۲-۲٦، مسئلہ ۲۲.

↑ طباطبای زدی، عروة الوقی، ۱۴۰۹ق، ج۱، ص۲۵-۲۴
↑ خمینی، توضح المسائل، ص۱۲، مسئلہ۳

↑ مراجعہ کرں: نقیبزادہ و امانی، نقش روحانیت شیعہ در روزی انقلاب اسلای، ۱۳۸۲ش، ص۸۲-۸۱
↑ نقیب زادہ و امانی، نقش روحانیت شیعہ در روزی انقلاب اسلای، ۱۳۸۲ش، ص۱۰۰-۹۹

↑ نقیب زادہ و امانی، نقش روحانیت شیعہ در روزی انقلاب اسلای، ۱۳۸۲ش، ص۱۰۲
↑ نقیب زادہ و امانی، نقش روحانیت شیعہ در روزی انقلاب اسلای، ۱۳۸۲ش، ص۱۰۳

↑ رشید رضا،الخلافہ او الامامہ العظی، ۱۹۹٦م، ص۹۰
۱ران مدرن، ۱۳۹۲ش، صخ اار ،آبراہامیان ↑

↑ جعفریان، تشع در عراق مرجعیت و اران، ۱۳۸۶ش، ص۵۸
↑ حائری، تشع و مشروطیت در اران، ۱۳۸۷ش، ص۸۲

↑ جعفریان، تشع در عراق مرجعیت و اران، ۱۳۸۶ش، ص۵۹
↑ حائری، تشع و مشروطیت در اران، ۱۳۸۷ش، ص۸۳-۸۲

↑ جعفریان، تشع در عراق مرجعیت و اران، ۱۳۸۶ش، ص۷۹
۳۳۱۳۹ش، ص ،قلید در شیعہ خار ،قربانی ↑

↑ جعفریان، تشع در عراق مرجعیت و اران، ۱۳۸۶ش، ص۸۱
↑ حائری، تشع و مشروطیت در اران، ۱۳۸۷ش، ص۸۴

۳۳۱۳۹ش، ص ،قلید در شیعہ خار ،قربانی ↑
↑ مراجعہ کرں: جعفریان، جریانہا و سازمانہا، ص۲۸۱

↑ روحانی، نہضت امام خمینی، ۱۳۸٦ش، ص و ص۱۲۳۸ سند شمارہ ۱۱
مآخذ

آبراہامیان، رواند، ارخ اران مدرن، ترجمہ: محمد ابراہیم فاحی، تہران، نشر نی، ۱۳۹۲ش.



جعفریان، رسول، تشع در عراق مرجعیت و اران، تہران، موسسہ مطالعات ارخ معاصر اران، ۱۳۸٦ش.
جعفریان، رسول، جریانہا و سازمانہای مذہی-سیاسی در اران، تہران، نشر علم، چاپ سزدہم، زمسان

۱۳۸۹ش.
خمینی (امام)، سید روح اللہ، توضح المسائل، تہران، ۱۲٦ق.

رحمان سایش، محمد کاظم، «قلید»، مندرج در دانشنامہ جہان اسلام، ج، تہران، بنیاد دائرة المعارف اسلای،
۱۳۸۲ش.

روحانی، سید حمید، نہضت امام خمینی (دفتر اول)، تہران، موسسہ چاپ و نشر عروج، ۱۳۸٦ش.
حائری، عبدالہادی، تشع و مشروطیت در اران، تہران، امر کبر، ۱۳۸ش.

رشید رضا، محمد، الخلافة او الامامة العظی، در الدولة و الخلافة فی الخطاب العری، دراسة و قدیم: وجیہ
کوثرانی، بروت، دار الطلیعة، ۱۹۹٦ء

طباطبای زدی، سید محمد کاظم، العروة الوقی، بروت، موسسہ الاعلی للمطبوعات، چاپ دوم، ۱۰۹ق.
قربانی، محمدعلی، ارخ قلید در شیعہ و سر تحول آن، مشہد، بنیاد ژوہشہای اسلای، ۱۳۹ش.

نقیب زادہ، سید احمد و امانی زوارم، وحید، نقش روحانیت شیعہ در روزی انقلاب اسلای، تہران، مرکز اسناد
انقلاب اسلای، ۱۳۸۲ش.


