Ehl-i Beyt Mektebinde imamet ve Hilafet

<"xml encoding="UTF-8?7>

Ehl-i Beyt Mektebinde imamet ve Hilafet

Konuya girmeden dnce "imam" ve "Halife" kelimelerinin liigat, seriat ve miiteserriler agisindan
anlamini incelememiz gerekiyor.

1- Halife:

Halife veliaht, bir kisinin diger bir kiginin yerine gegmesi anlamindadir.

Dolayisiyla, halife kelimesi devamli diger bir kelimeye izafe edilerek -eklenerek-
kullanilmaktadir. Oregin "halifet-ul alim" (alimin halifesi), "halifet-ul vali" (valinin halifesi) gibi.
Halife kelimesi Kur'an-1 Kerim'de de bu anlamda kullanilmistir. Ornegin: "Hani Rabbin,
meleklere: muhakkak ben, yeryiiziinde bir halife var edecedim demisti." (Bakara/30)

Yine: "Ey Davud, biz seni yeryiiziinde bir halife kildik."(S4d/26)

Her iki ayette de "halife" kelimesinin izafe oldugu "Allah" kelimesi belli oldugundan ayette
zikredilmemistir. O halde Adem ve Davud Allah Teala'nin yerytiziindeki iki halifesidir.
Resulullah'tan (s.a.a) nakledilen hadislerde de halife kelimesi bu anlamda kullaniimaktadir.
Mesela Resulullah'tan (s.a.a) nakledilen bir hadiste soyle gegmektedir:

"Allah'im halifelerime rahmet gonder, Allah'im halifelerime rahmet gonder, Allah'in halifelerime
rahmet gonder" Ya Resulullah, halifeleriniz kimlerdir? denilince buyurdular ki: "Benden sonra
gelerek hadis ve siinnetimi rivayet edenlerdir."[1]

Resulullah'in (s.a.a) risalet makaminda vazifesi ilahi risaleti tebli§ etmek ve halka ulagtirmakti.
Bu hususta Kur'an-1 Kerim sdyle buyuruyor:

"Biliniz ki, elgimize diisen, ancak apagcik bir tebligdir." (Maide/92).Yine: "Peygambere diigen,
apagcik bir tebligden baskasi degildir." (Nur/54) buyurmaktadir.

Yine bir ¢ok ayet-i kerimede bu anlam vurgulanmaktadir. Resul-i Ekerm'in (s.a.a) vazifesi ilahi
risaleti teblig oldugundan dolayi Resulullah'in halifeleri de hadis ve siretini teblig etmede bu
vazifeyi Ustlenen kimseler olmalidir.

"Halife" kelimesi Ebu Bekr'in zamaninda da bu anlaminda kullaniimaktaydi. Clinki Ebu Bekr'e
biat edildikten sonra sahsen kendisini "Resulullah'in (s.a.a) halifesi" olarak tanitiyordu, mutlak
sekilde kendisini halife olarak nitelendirmiyor; “Resulullah’in halifesi” olarak nitelendiriyordu.
Omer'in Hilafeti Déneminde

Omer hilafetinin baslarinda kendisini "Ebu Bekr'in halifesi" ve bazen de "Resulullah’'in halifesinin



halifesi" olarak tanitiyordu. Bir giin Irak valisi Lebid b. Rabia ve Adiy b. Hatem adindaki
yakinlarindan iki kisiyi bir is i¢in halifenin yanina gonderdi. Bu iki kisi Medine'ye girince Mescid-
un Nebi'de Amr-1 As'la goruserek: Emirt’'l-Muminin‘'den bizim i¢in gérisme izni al dediler. Amr
halifenin yanina giderek "Es selamu aleykum ya Emir-el miminin" dedi. Omer, "Nicin beni bu
lakapla ¢agirdin?" dediginde Amr, Liibeyde ve yanindaki arkadasinin bu adi halifeye verdiklerini
anlatarak dedi ki:

"Bizler miminiz sen de bizim emirimizsin; dolayisiyla sizi Emirt’l-Muminin diye ¢aginyoruz."

O giinden itibaren Omer'i "Emir-il miiminin" diye cagirdilar ve ona bundan baska bir ad
vermediler.[2]

Osman'in Hilafeti Doneminde

Osman'i da hilafeti ddneminde "Emir-iil miiminin" diye cagiryorlardi ve bazen de ona "imam"
diye hitap ediyorlardi. Emevi halifelerinin donemine kadar durum boyleydi.

Emevi Halifeleri DénemindeEmevi halifelerini bazen "Emir-el miiminin®, bazen "imam" ve bazen
de "Halifetullah” diye ¢agiriyorlardi.

Ebu Davud Ehl-i SGinnet'in Sihah-i Sitte'sinden biri olan Siinen‘inde "el-hulefa" babinda soyle bir
rivayet naklediyor:

Haccac Yusuf-i Sakafi bir giin hutbesinde soyle dedi: "Allah'in halifesi ve sectigi Abdulmelik
Mervan'i dinleyin ve itaat edin!"[3]

Yine Haccac hutbesinde halktan: "O'nun yaninda sizin halifeniz mi tstiindir yoksa sizin
Resullinliz m{? diye soruyordu.[4]

Haccac burada demek istiyor ki, Allah'in halifesi Abdulmelik Mervan, Allah Teala'ya Resul-i
Ekrem'den daha yakin ve daha azizdir!

Yine doneminin meshur fasiklarindan olan, Allah Teala'nin azap ayetlerine 6fkelenerek okla
sarhogken Kur'an'l paramparcga eden ve Ka'be'nin damina ¢ikarak kadeh kaldirip sarap icmek
isteyen[5] Emevi halifesi Velid b. Yezid hilafete gecip islam memleketlerine hakim olunca
"Ermeniyye" valisi bu miinasebetten dolayl yazmis oldugu tebrik mektubunda soyle hitap ediyor
Velide:

"Allah'in halifeligi size miibarek olsun!"[6]

Abbasiler Déneminde Hilafet Lakab

Bir giin Abbasi halifesi Mehdi'nin meclisinde bir kisi "Velid b. Yezid'e" Zindik ve Kafir diye kifir
etmesi Uzerine halife Mehdi Abbasi ona hitaben dedi ki:

"Allah'in halifeligi bir zindik ve kafire birakilmaktan daha Gstiinddr."[7]

Abbasi halifesi Mehdi demek istiyor ki, Velid b. Yezid "halifetullah” olduguna goére zindik

olamaz!



Yeri gelmisken sunu da hatirlatalim ki, Abbasiler Ehl-i Beyt adina, Hz. Ali'nin (a.s) evlatlarina
haklarini onlara geri gevirmek icin Emeviler'e kargi Ehl-i Beyt taraftarlariyla birlegsmislerdi. Tam
Emeviler'e galip gelmek tizereyken ani bir siyasi hareketle yonetimi ele gecirerek Ehl-i Beyt
taraftarlarini kenara ittiler. Ancak Ehl-i Beyt'in intikamini almak adina Emeviler'e karsi
diismanlik beslemeyi, onlarin ve taraftarlarinin kokini kazimayi kendileri igin bir propaganda
vesilesi olarak koruyorlardi. Ama yukarida gecen olayda Abbasi halifelerinden Gglinctisi olan
Mehdi, Velid b. Yezid'i savunarak "zindik" su¢lamasini onun tzerinden kaldiriyor. Bu da tabii ki
Mehdi'nin onu ve kendisini Allah'in halifesi bildigi ve belkide onun Allah'in halifesi olduguna
inandigi i¢indir!

Abbasiler'in hilafetinin baglarinda "halife" kelimesi "veliahd" ve "naip" anlaminda kullanilyordu.
Bunu aciklarken de "halifetullah, halifet-i Resulullah, ya halifet-u halifeti Resulullah” diyorlardi.
Abbasiler'in déneminden itibaren hitabe ve mektuplarda "halife kelimesini baska bir kelimeye
izafe etmeksizin tek basina kullaniyor ve bu kelimden sadece "Resulullah'in halifesi"ni
kastediyorlardi. Abbasiler doneminde bir siire de "halife" kelimesini "halifetullah” (Allah'in
halifesi) anlaminda kullandilar; ancak cok gecmeden "halife" kelimesi tekrar "Resulullah'in
halifesi" anlaminda meshur oldu.Bilginler de o tarihten itibaren lligat kitaplarinda "halife"
kelimesini soyle aciklamislardir:

“Halife: Birinin yerine gegen ve onun makaminda oturan kimse, en biyuk sultan. Seriatta:
Kendisinden Ustiini olmayan en biyiik imam."[8]

2- imam ve imamet

"Imam" kelimesi salat, zekat, hac kelimeleri gibi Arap liigatinde olan, ancak islam'da onlar icin
bir takim sart ve kurallar belirtilen ve sonugta cahiliye dénemindeki anlamindan ¢ikarak farkh bir
anlam kazanan kelimelerdendir. Ornegin telbiye denilen "lebbeyk" demek hacc farizalarindan
biridir. Cahiliye Araplar da telbiye sdyluyorlardi, ancak bunu sdylerken Allah Teala'nin neuzu
billah orta@i oldugunu dile getiriyorlardi. Cahiliye araplari soyle diyorlardi: "Lebbeyk la serkie lek,
illa serikun huve lek" (Lebbeyk, bir serikten ve ortaktan baska senin serik ve ortagin yoktur.)
Ancak telbiyenin islam'daki anlami cahiliye donemindeki anlamindan tamamen farkhdir.
islam'da telbiye soyledir:

"Lebbeyk Allahumme lebbeyk, lebbeyk la serike leke lebbeyk, innel hamde ven nimete leke vel
miilk, la serike leke lebbeyk" (Lebbeyk ya Rabb lebbeyk, Lebbeyk senin ortagin yoktur lebbeyk,
dogrusu, hamd, nimet ve miilk -saltanat- senindir lebbeyk, senin ortadin yoktur lebbeyk).
Cahiliye doneminde "talak" kelimesi vardi ve erkek esinden ayrilmak -esini bosamak- igin hi¢ bir
sart ve kural olmaksizin "kuntu ve febintu" kelimesini sdyleyerek onu bosuyordu ve ondan sonra

kadin ve erkek her biri kendi yoluna gidiyorlardi.



islam'da da "talak" kelimesi vardir, ancak kari-kocanin bosanabilmeleri igin bir takim sart ve
kurallar belirtilmis ve bu igin dogru bir sekilde gerceklesmesi icin o sart ve kurallara uyulmasi
sart bilinmistir.

Salat kelimesi de Arapga’da "dua" anlamindadir. islam da bu kelimeyi kullanmigtir. Ancak bu
kelimenin islam'da kullanildigi anlam liigatteki anlamiyla farkhidir. Salat kelimesi islam'da 6zel
sart ve kurallar altinda yerine getirilen 6zel bir takim hareketler ve belli bash ayet ve dualarn
okumak icin kullanilmistir ki ona "namaz" demekteyiz.

Buna nazaran diyoruz ki, hac, talak ve salat kelimeleri gerci islam'dan 6nce de Arapca'da
vardiysa da, ancak bunlarin her birinin énceki anlamlariyla tamamen farkli olan 6zel anlamlar
vardl. islam'da 6zel anlami olan veya bir takim &zel hareket ve sartlar alan bu kelimelere "ser-i
kavram" denilmektedir. Dolayisiyla, Mislumanlarin kullandigi hac, talak ve salat kelimeleri ser'i
ve islami istilahlardir.

imam ve imamet kelimesi de boyledir. Ciinkii "imam" Arap liigatinde kilavuz ve éncii "imamet"
ise kilavuzluk anlamindadir. islam da bu kelimeyi bu anlamda kabul ederek kullanmis, ancak
Ozel bir takim sartlarla onu Arap ligatindeki anlamindan ayirmigtir. Dolayisiyla, genel olarak
imam ve imamet kelimesi de hac, talak ve salat kelimeleri gibi ser'i ve islami bir istilahtir.
islam'da bu kelime kullanilirken Arap liigatinde olan genel imamet ve kilavuzluk
kastedilmemektedir.

Bunlar dikkate alarak simdi imam ve imamet bahsine girip Ehl-i Beyt mektebi agisindan bunu
inceleyelim.

Ehl-i Beyt Mektebinde imam ve HalifeDaha 6nce de dedigimiz gibi islam'da dahalife kelimesi
ligatte kullanildi§i anlamda kullanilmaktadir. Halife kelimesinin liigat anlamina bu mektebe
gore nazaran Ehl-i Beyt mektebi izcileri imam ve Resulullah'in (s.a.a) halifesi i¢in su sartlari
gerekli bilmislerdir:1- imam Masum OlmalidirAllah’in hiikiimlerini ve islam akaidini teblig
etmekle gorevli olan Resulullah (s.a.a) masum oldudu icin onun yerine gegecek olan kimse de
bu 6zelliklere sahip olmalidir. Yani tam bir giivenle emir ve nehiyleri kabul edilip uyulabilmesi
icin imam da giinah ve hata islemekten masum ve korunmus olmalidir. Giinkii imam da diger
insanlar gibi glinah ve hata igler, fasik ve zalim olursa onun emir ve nehiyleri sahsi duygularina
dayanabilir ve insanin boyle birini Resulullah'in (s.a.a) halifesi bilerek iman ve varliginin
mukadderatini onun eline birakmasi nasil farz olabilir?

2- imam Allah Tarafindan Tayin Olmalidir

Allah'tan baska hi¢ kimse insanlarin igini bilmediginden Resulullah'in (s.a.a) yerine oturacak
halifeyi de -ki masum olmasi gerekiyor- Allah Teala tayin etmeli ve peygamberi vasitasiyla onu

halka tanitmahdir.



Buna binaen, imami tanitmak peygamberin vazifesidir. Peygamber kendisinden sonra
dimmetinin vazifelerini bilmeleri ve sapikliga diigsmemeleri i¢in kendisinden sonraki imami
tanitmak zorundadir. Bakara suresinin 124. ayeti bunun icin en iyi delildir:"

-0 zaman ibrahim'e:- Seni siiphesiz insanlara imam kilacagim demisti. -ibrahim:- Ya
soyumdan olanlar? deyince -Allah:- Zalimler benim ahdime erisemez demisti."

Dolayislyla, imamet Allah Teala'nin ahit ve emanetidir ve Resulullah (s.a.a) Allah Teala'nin diger
emirlerini teblig edip insanlara ulastirdigi gibi O'nun imamet vazifesini kime biraktigini ve boyle
bir ahdi kimlere verdigini de bildirmektedir. Ayette acgik¢a belirtildigi Gizere Allah tarafindan
bdyle bir ahid tam anlamiyla zalim bir kisiye yapilmaz, kendisine veya digerlerine nasil olursa
olsun zulmeden bir kimse yiice imamet makamina layik olmaz. Masum kelimesinin mana ve
mefhumu da aynen budur.

Ancak ismet ve masumiyet meselesine girmeden 6nce bilinmesi gerekir ki, imam, bilfiil
hikimet gliciine sahip olmasa bile immetin 6nder ve kilavuzu demektir. Yani halka hikimet
etmek imametin sarti degildir. Hz. ibrahim (a.s), immetinin imamiyd, fakat hakimiyete
ulasmamisti. Hz. ibrahim'in (a.s) soyundan olan Hz. isa (a.s) da imamdi ama hakimiyete
ulasmamisti. Resul-i Ekrem'de (s.a.a) hicretten 6nce Mekke'de imamdi ama egemelik kurmus
degildi. Elbette bu, hak islam hiikiimetinin imamet ve rehberlikle birbirinden farkli iki ayri sey
oldugu anlaminda degil. Tam aksine, imam oldugu zaman islam'da onun riza ve teyidi disinda
hicbir hiikiimet mesru olmaz. Yine bilinmesi gerekir ki, Hz. ibrahim (a.s), Hz. isa (a.s) ve hatta
Mekke'den Medine'ye hicret etmeden 6nce Resulullah'in (s.a.a.) hikkiimet ve yonetimde
olmamalari onlardan imametin alinmasina sebep olmadigdi gibi, imamin hakim ve hikimet
makaminda olmamasi onun immete imametinin olmamasina sebep olmaz.

imamin vazifesi, s6z ve hareketleriyle islam ahkamini ve akaidi halka tebli§ etmek ve onlari
tahriflerden korumaktir.

imam, bazen bu hiikiim ve akaidi dogrudan dogruya vahiy yoluyla Allah Teala'dan alir; bu
durumda ona "resul” ve "peygamber” denir. Bezen de imam bu hikimleri, emir ve nehiyleri
peygamberden alarak onu teblig eder; bu durumda o imama peygamberin vasisi denir.

Bu vazifenin asil mihveri sadece Allah Teala'nin hiikiimlerini teblig etmektir.

Simdi konumuza gegerek Kur'an-1 Kerim ve Resulullah'in (s.a.a) hadisleriyle imamlarin
masumiyetini inceleyelim.

Tathir Ayetinin inisi Ebu Talib'in torunu Abdullah Cafer'den sdyle nakledilmektedir: Resulullah
(s.a.a) Allah'in rahmetinin inmek lizere oldugunu goériince buyurdu ki: "Soyle yanima gelsinler,
soyle yanima gelsinler!"Safiyye: Kimler, ya Resulullah? diye sordu.Resulullah: "Ehl-i Beyt'im: Ali,

Fatima, Hasan ve Hiiseyn diye buyurdu..Bu dort kisi huzuruna c¢ikinca Resulullah (s.a.a)



uzerindeki abayi onlarin Ustline ¢ekerek ellerini goge kaldirip sdyle buyurdu:

"Ya Rabbi! Bunlar benim Ehl-i Beytim'dirler. O halde Muhammed ve Ehl-i Beyti'ne selam
gonder."

O sirada Allah Teala bu ayeti indirdi:

"Ey Ehl-i Beyt, gercekten Allah, sizden her tirli pisligi gidermek ve sizi tertemiz kilmak ister."
(Ahzab/33)[9]

Umm-Gl Miminin Aige der ki: O aba siyah nakiglari olan yiinden dokunmustu.

Umm-il Miiminin Aise, Resulullah'in Ali, Fatima, Hasan ve Hiiseyin'i o abanin altinda
topladigini Tathir ayetinin bu dort kisi hakkinda nazil oldugunu ve Resulullah'in bu ayeti onlar
hakkinda okudugunu vurgulamistir.[10]

Sahabeden Vasele b. Askaa'den nakledilen bir rivayette soyle yer almaktadir: "Resulullah (s.a.a)
Ali ve Fatima'yl yanina ¢agirarak karsisinda oturttu, Hasan ve Huseyin'i de dizlerinin tGzerinde
oturttu ve..."[11]

Bir rivayete gére Umm-iil miiminin Umm-{ Seleme soyle diyor: “Tathir ayeti nazil olduktan
sonra Resulullah'a: Ben de Ehl-i Beyt'ten miyim? dedim. Resulullah buyurdu ki: Senin akibetin
hayirdir; sen Resulullah'in zevcelerindensin[12]

Bunlardan baska Tathir ayeti ve inis sebebini Abdullah b. Abbas,[13] Resulullah'in evlat edindigi
Omer b. Ebi Selme,[14] Ebu Said-i Hudri,[15] Sa'd b. Ebi Vakkas,[16] Enes b. Malik[17]... gibi
meshur sahsiyetler rivayet etmiglerdir.

Resulullah'in (s.a.a) Ehl-i Beyt'inden de bazilari kendi makam ve mevkilerini ispatlamak icin
Tathir ayetini delil géstermislerdir. Ornegin:

1- Resulullah'in buyiik torunu Hasan b. Ali, Kufe mescidinin minberinde Tathir ayetine ve bu
ayetin inis sebebine dayanarak bu agidan kendi makam ve mevkisini oradakilere
aciklamistir.[18]

2- Ali b. Hiiseyn Zeynulabidin Sam mescidinin minberinde Yezid ve taraftarlari ve mescidde
hazir olan Muislimanlar karsisinda Tathir ayetine istinaden kendi makam ve mevkisini
aciklamisg, Yezid ve diger Umeyye Ogullari'nin Ehl-i Beyt hakkindaki zuliim ve haksizliklarini ifsa
etmistir.[19]

Resulullah'in Ehl-i Beyt'i Tanitimi

Tathir ayetinin Resulullah (s.a.a), Ali, Fatima, Hasan ve Hiiseyi (a.s) hakkinda inmesinden sonra
Resul-i Ekrem (s.a.a) kag ay boyunca devamli sabah namazlarinda Ali ve Fatima'nin evlerinin
kapisina gelerek evdekilere “size selam olsun ey Ehl-i Beyt” diye hitap ediyor ve sonra Tathir
ayetini okuyarak sabah namazinin vaktinin geldigini onlara bildiriyordu.

ileride onlarin yerine baskalarinin Ehl-i Beyt olarak tanitilmasini dnlemek icin Resulullah'in



(s.a.a) bu hareketini Mescid'de ve ashabindan bir grubun gozleri 6niinde uzun siire
tekrarlayarak amelen Kur'an-1 Kerim'in kastettigi Ehl-i Beyt'i onlara tanitiyordu.

Resulullah'in (s.a.a) bu hareketini sahsen gorerek nakleden sahabilerin sayilari oldukga coktur.
Biz burada onlarin meshurlarindan bazilarina deginecegiz:

1- Abdullah b. Abbas diyor ki: Dokuz ay boyunca Resulullah'in (s.a.a) her giin namaz vakti Ali b.
Ebi Talib'in kapisinin 6ninde durarak soyle buyuruyordu: "Allah'in 6zel selami, rahmet ve
bereketleri siz Ehl-i Beyt'in tGzerine olsun." Sonra su ayeti okuyordu "Ey Ehl-i Beyt, gercekten
Allah, sizden her turlu pisligi gidermek ve sizi tertemiz kilmak istiyor." Daha sonra "Rabbiniz
size rahmet etsin; namaz vaktidir." diyordu.

Resulullah (s.a.a) bu hareketini her giin bes kere namaz vakitleri tekrarliyordu.[20]

2- Resul-i Ekrem'in (s.a.a) azat etmis oldugu kélesi Ebu Hamra'dan (Hilal b. Haris) soyle
rivayet edilmigtir:

Medine'de sekiz ay boyunca dikkat ettim Resulullah (s.a.a) bir kere degil, her giin sabah namazi
vaktinde evden ¢ikarak Ali'nin evinin kapisinin 6niinde durup ellerini kapinin iki tarafina
birakarak evdekilere hitaben sdyle buyuruyordu: "Ey Ehl-i Beyt, gercekten Allah, sizden her trld
pisligi gidermek ve sizi tertemiz kilmak istiyor."[21]

3- Resulullah'in (s.a.a) sahabilerinden olan Ebu Berzeh diyor ki:

"Yedi ay Medine'de Resulullah'la (s.a.a) namaz kildim. Bu siire igerisinde gordim ki, her zaman
Resul-i Ekrem (s.a.a) namaz kilmak igin evden ¢iktiginda Fatima'nin kapisinin dniinde durarak
Tathir ayetini okuyordu."[22]

4- Enes b. Malik, Tathir ayeti indikten sonra Resulullah'in alti ay boyunca Hz. Ali ve Fatima'nin
kapisina gelerek bu isi tekrarladigini séylemektedir.[23]

Daha dnce de sdyledigimiz gibi ashaptan bir cogu Resulullah'in (s.a.a) Tathir ayeti indikten
sonra Ehl-i Byet'ini bu yolla tanittigini nakletmislerdir. Bu konuda sadece Resulullah'in (s.a.a)
bu isi ne kadar devam ettiginde ihtilaf vardir.

Allah Teala bu ayette 6zellikle Resulullah'in (s.a.a) zamaninda masumlarin varligindan haber
vermis, Resul-i Ekrem (s.a.a) de abasini onlarin {izerine 6rtmekle ve aylarca ashabinin gézi
onunde onlarin evinin dninde durup Tathir ayetini okumakla Ehl-i Beyt'inin masumlarini
herkese tanitmis ve bu hususta hig bir glipheye yer birakmamistir.

Yine Tanitma

Her iki mektebin kabul ettigi, imamlarin masumiyetine dair Ehl-i Beyt mektebinin en biyuk delili
olan Tathir ayetinin nazil olmasinin pesinden Ehl-i Beyt'i tanitmada Resulullah'in (s.a.a) sahsen
s0z ve hareketleriyle hadisler ve ashabin sozlerinin arasindan Kisa hadisini 6zetle inceledikten

sonra simdi Resul-i Ekrem'in (s.a.a) kendisinden sonra immetin imam ve onderlerini tanittigi



diger yerleri inceleyelim. Ama her seyden dnce Resulullah (s.a.a)'in Allah tarafindan bir emir
olmaksizin bos ve kendi yanindan hig birgeyi teblig etmeyecegini dikkate almak gerektigini de
hatirlatalim. Cinkl Kur'an-1 Kerim bu hususta buyuruyor ki: "O, hevadan -kendi istek, diistince
ve tutkularina gore- konugsmaz. O -sdyledikleri-, yalnizca vahiy olunmakta olan bir vahiydir."
(Necm/3-4)

Resul-i Ekrem'in (s.a.a) imametten Bahsettigi Yerler

Resulullah (s.a.a) miinasip durumlarda Ehl-i Beyt imamlarinin imametlerinden bahsederek
acikca bu alanda agiklamada bulunmustur. Bu agik nassi iki gruba ayirmak miamkundir: 1-
Resulullah'in (s.a.a) onlarin imametlerinden genel ve toplu olarak bahsettigi naslar. 2- Belli bir
kisinin imametinden bahsettigi naslar.

Simdi bu ikisini ayri ayri inceleyelim:

1- Resulullah'in (s.a.a) Toplu olarak Biitiin imamlar Hakkindaki BuyruklariVeda Haccinda
Sekaleyn Hadisi bliylik Ehl-i Stinnet bilginlerinden olan Tirmizi, Cabir b. Abdullah-i Ensari'den
naklen soyle diyor:[24]

Resulullah (s.a.a) veda haccinda, Arefe giinii "Kasvi" adindaki devesinin lizerinde oturdugu
halde soyle buyurdugunu duydum:

"Ey millet! Ben kendimden sonra sizin aranizda dyle bir sey birakiyorum ki, ona sarilacak
olursaniz asla sapmazsiniz. O, Allah'in kitabi ve itretim Ehl-i Beyt'imdir."

Tirmizi diyor ki: Bu hadisi Ebu Said-i Hudri, Zeyd b. Erkam ve Huzeyfe b. Useyd de rivayet
etmislerdir.

Gadir-i Hum'da Sekaleyn Hadisi

Sahih-i Mislim, Misned-i Ahmed, Stinen-i Daremi, Stinen-i Beyheki ve diger kitaplarda Zeyd b.
Erkam'dan naklen soyle rivayet edilmistir:[25]

Resulullah (s.a.a) Mekke ve Medine arasinda su alinan Gadir-i Hum denilen yerde bir hitabede
bulunarak konugmasi arasinda soyle buyurdu:

"Sunu bilin ki, ben de bir begerim. Yakin zamanda Allah'in elgisi gelecek ve ben davetine icabet
edecedim. Ben aranizda iki paha bigilmez seyi birakiyorum: O ikisinden biri iginde nur ve
hidayet olan Allah'in kitabidir. Allah'in kitabini alin ve ona simsiki sarilin ve... Digeri ise Ehl-i
Beyt'imdir..."

Bu hadis Sahih-i Tirmizi ve Miisned-i Ahmed'de soyle nakledilmistir:[26]

"...Ben sizin aranizda oyle bir sey birakiyorum ki, benden sonra ona sarilacak olursaniz asla
sapmazsiniz. Biri digerinden daha 6nemli olan -o iki gsey- gokyiziinden yeryiziine uzanmis bir
ip olan Allah'in kitabi ve digeri itretim (6z yakinlarim olan) Ehl-i Beyt'imdir. Bu ikisi havuzun

basinda bana kavusuncaya kadar asla birbirlerinden ayriimazlar. O halde benden sonra o ikisine



nasil davranacaginiza dikkat edin."

Bu hadis Mistedrek-iis Sahihayn'de soyle gegcmektedir:[27]

"Yakinda ¢agrilacagim ve -¢agriya- icabet edece@im, ben sizin arasizda iki degerli sey
birakiyorum ki biri digerinden daha Gstindir: Allah'in kitabi ve itretim -Ehl-i Beyt'im-. Bu ikisine
nasil davranacaginiza dikkat edin. Bu ikisi havuzun -Kevser'in- basinda bana kavusuncaya
kadar birbirinden ayrilmazlar.

Baska bir rivayette de soyle nakledilmektedir:[28]

"Ey millet! Ben sizin aranizda iki sey birakiyorum, bu ikisine uysaniz asla sapmazsiniz. O ikisi
Allah'in kitabi ve itretim Ehl-i Beytim'dir."

Hakim kitabinda sdyle yaziyor:

"Bu hadis Buhari ve Mislim'e gore sahihtir."

Bu hadis Misned-i Ahmed'de, Hilyet-ul Evliya'da ve diger Ehl-i Siinnet ve Sia kaynaklarinda
baska tabirlerle nakledilmistir.[29]

Yukardaki hadiste Resulullah (s.a.a) hayatlarinin son yilinda kendisinin de beser oldugunu,
yakinda Allah'a dénecegini ve bu diinyadan diger diinyaya go¢gmek lizere Hakk'in davetine
lebbeyk diyerek icabet edecegini haber veriyor. Resulullah (s.a.a) kendisinden sonra vuku
bulacak olaylardan dolayi islam ve Miisliimanlar icin endiseleniyor ve bu endisesinden dolay!
diyor ki:

“Ben sizin aranizda iki sey birakiyorum; onlara sarilarak hiirmetlerini koruyup emirlerine
uydugunuz middetcge asla sapmazsiniz.

Bu iki seyden, biri digerinden daha degerlidir. Biri Allah tarafindan inen emirleri kapsamina alan
Allah'in kitabi ve digeri Aba hadisinde isimleri gecen benim itretim ve Ehl-i Beytimdir. Allah'in
kitabi ve benim Ehl-i Beyt'im olan bu ikisi birbirinden ayrilmaz ve biri digerine tercih verilmez.
Allah Teala'nin bitin hikiumleri bu ikisinden alinmali 6grenilmelidir. Kur'an-1 Kerim'i beyan
eden, tefsir eden ve hiikimlerini teblig eden Ehl-i Beyt 'tir. Kur'an ve Ehl-i Beyt kiyamet giini
bana varincaya kadar birbirlerinden ayrilmazlar.”

Resulullah (s.a.a) bu sozleri bir kere Arafat'da, bir kere de Gadir-i Hum'da dile getirmistir.
Ehl-i Beyt hakkindaki yukaridaki ayet ve hadisler Resulullah'tan (s.a.a) sonra immetin imami
olan 12 Ehl-i Beyt imamlarini kapsamina almaktadir. Bunu bizzat Resulullah (s.a.a)'in
hadislerinden ve her imamin sonraki imami tanitmasindan anlamak mumkudndur.

Dipnotlar

[1] Ehl-i Beyt Mektebi kaynaklarindan: Meani-il Ahbar, s.374; Uyun-ul Ahbar, c.2, s.36; Men La
Yahzuruh-ul Fakih -Gaffari-, c.4, s.420; Bihar-ul Envar -Meclisi- c.2, s.145.



Ehl-i Stinnet kaynaklarindan: Mecma-uz Zevaid-i Haysemi, c.8, s.126 el-Feth-ul Kebir, c.1,
$.233; Muhaddis-il Fazil -Hasan b. Abdurrahman-i Ramhormuzi- s.163; Kavaid-ul Tahdis -
Kayimi- s.48 Tarafi ve digerlerinden naklen.

[2] Tarih-i Hulefa -Suyuti-, Evveliyat-1 Omer babi, s.138.

[3] Tarih-i Hulefa -Suyuti-, Evveliyat-1 Omer babi, s.138.

[4] Stinen-i Ebu Davud, c.4, s.210.

[5] Stinen-i Ebu Davud, c.4, s.209 Hulefa babi.

[6] Muruc-uz Zeheb -Mesudi-, ¢.3, s.216; Futuh-ul A'sem, c.8, s.137; Tarih-i ibn-i Kesir, ¢.10,
s.2 ve c.10, s.7-8.

[7] Tarih-i ibn-i Kesir, c.10, s.4.

[8] Tarih-i ibn-i Kesir, c.10, s.8.

[9] el-Akreb-ul Mevarid, "halife" kelimesi, 1889 Beyrut basimi.

[10] Sahih-i Mislim, "Fezail-i Ehl-i Beyt " babi, c.7, s.130, hadis: 2424; Mistedrek-us Sahihayn,
c.3, s.147; Taberi, Dirr-il Mensur-i Suyuti, Zemahseri, Razi ve... tefsirleri; Stinen-i Beyhaki, c.2,
s.149 ve diger kaynaklar.

[11] Mustedrek-us Sahihayn, c.3, s.147.

[12] Tefsir-i Suyuti, c.5, s.198-199; Sahih-i Tirmizi, c.13, s.248; Miisned-u Ahmed, c.2, s.292
ve c.6, s.306; Usd-ul Gabe, c.4, s.29 ve c.2, s.297; Tahzib-ut Tahzib, c.3, s.297; Mustedrek-us
Sahihayn, c.2, s.147, 416, Siinen-i Beyhaki, c.2, s.150; Usd-ul Gabe, c.5, s.289, 521; Tarih-i
Bagdad, c.9, s.126.

[13] Misned-u Ahmed, c.1, s.330; Hasais-un Nesai, s.11, Riyaz-un Nazara, c.2, s.269,
Mecma-uz Zevaid, c.9, s.119-207; Tefsir-i Suyuti.

[14] Riyaz-un Nazara, c.2, s.269, Mecma-uz Zevaid, c.9, s.119-207; Suyuti'nin Dirr-il Mensur
tefsiri.

[15] Tefsir-i Suyuti, Tarih-i Bagdad, c.10, s.278, Mecma-uz Zevaid, c.9, s.167-169.

[16] Hasais-un Nesai, s.4 - 5; Sahih-i Tirmizi, c.3,s.171-172.

[17] Sahih-u Tirmizi, c.13, s.248, Mecma-uz Zevaid, c.9, s.206; Tefsir-i Taberi; Suyuti.

[18] Muistedrek-is Sahihayn, c.3, s.172; Mecma-uz Zevaid, c.9, s. 146 ve 172.

[19] Tefsir-i Taberi, Tathir ayetinin tefsiri hakkinda.

[20] "ve'mur ehleke ayetinin tefsirinde ibn-i Abbas'in rivayeti Suyuti-nin Diirr-il Mensur'unda ve
yine Mecma-uz Zevaid, c.9, s. 168'de gelmistir.

[21] istiab, c.2, s.598; Usd-ul Gabe, c.5, s.174, Mecma-uz Zevaid, c.9, s. 168.

[22] Mecma-uz Zevaid, c.9, s. 169.

[23] Misned-u Ahmed, c.3, s.252; Miisbed-u Tayalsi, c.7, s.274, hadis:2059; Usd-ul Gabe, c.5,



s.521; Taberi ve Suyuti tefsirleri.

[24] Sahih-i Tirmizi, .13, s.199, "Menakib-i Ehl-ul Beyt" babi; Kenz-il Ummal, c.1, s.38.

[25] Sahih-i Mislim, "Fezail-i Ali b. Ebi Talib" babi; Miisned-i Ahmed, c.4, s.366. Siinen-i
Daremi, c.2, s.431 ozetle; Slinen-i Beyhaki, c.2, s.148 ve c.7, s.30; Muskil-ul Asar-i Tahavi, c.4,
s.368. Biz bu hadisi Sahih-i Mislim'den naklettik.

[26] Sahih-i Tirmizi, c.13, 5.201; Usd-ul Gabe, imam Hasan'in hayati béliimiinde. Diirr-iil
Mensur-i Suyuti Sura suresinde "el-Meveddet" ayetinin tefsirinde.

[27] Mustedrek-us Sahihayn, c.3, s.109; Hasais-un Nesai, s.30, Miisned-i Ahmed, c.3, .17,
Tabakat-i ibn-i Sa'd, c.2, s.2; Mecma-uz Zevaid-i Haysemi, .9, s.163; Kenz-iil Ummal, c.1,
s.47-48 ve 97.

[28] Miistedrek-us Sahihayn, c.3, s.109 ve bu anlama yakin olarak c.3, s.148.

[29] Misned-i Ahmed, c.4, s.368-371 ve yine c.5, s.181; Tarih-i Bagdad, c.8, s.442; Hilyet-ul
Evliya, c.1, 5.355 ve c.9, s.64; Usd-ul Gabe, c.3, s.147; Mecma-uz Zevaid-i Haysemi, c.9,
s.163-164.

Ehl-i Beyt Mektebinde imamet ve Hilafet

Konuya girmeden dnce "imam" ve "Halife" kelimelerinin liigat, seriat ve miiteserriler agisindan
anlamini incelememiz gerekiyor.

1- Halife:

Halife veliaht, bir kisinin diger bir kiginin yerine gegmesi anlamindadir.

Dolayisiyla, halife kelimesi devamli diger bir kelimeye izafe edilerek -eklenerek-
kullanilmaktadir. Oregin "halifet-ul alim" (alimin halifesi), "halifet-ul vali" (valinin halifesi) gibi.
Halife kelimesi Kur'an-1 Kerim'de de bu anlamda kullanilmistir. Ornegin: "Hani Rabbin,
meleklere: muhakkak ben, yeryiiziinde bir halife var edecedim demisti." (Bakara/30)

Yine: "Ey Davud, biz seni yeryiiziinde bir halife kildik."(S4d/26)

Her iki ayette de "halife" kelimesinin izafe oldugu "Allah" kelimesi belli oldugundan ayette
zikredilmemistir. O halde Adem ve Davud Allah Teala'nin yerytiziindeki iki halifesidir.
Resulullah'tan (s.a.a) nakledilen hadislerde de halife kelimesi bu anlamda kullaniimaktadir.
Mesela Resulullah'tan (s.a.a) nakledilen bir hadiste soyle gegmektedir:

"Allah'im halifelerime rahmet gonder, Allah'im halifelerime rahmet gonder, Allah'in halifelerime
rahmet gonder" Ya Resulullah, halifeleriniz kimlerdir? denilince buyurdular ki: "Benden sonra
gelerek hadis ve siinnetimi rivayet edenlerdir."[1]

Resulullah'in (s.a.a) risalet makaminda vazifesi ilahi risaleti tebli§ etmek ve halka ulagtirmakti.



Bu hususta Kur'an-1 Kerim sdyle buyuruyor:

"Biliniz ki, elgimize diisen, ancak apagcik bir tebligdir." (Maide/92).Yine: "Peygambere diigen,
apagcik bir tebligden baskasi degildir." (Nur/54) buyurmaktadir.

Yine bir ¢ok ayet-i kerimede bu anlam vurgulanmaktadir. Resul-i Ekerm'in (s.a.a) vazifesi ilahi
risaleti tebli§g oldugundan dolayi Resulullah'in halifeleri de hadis ve siretini teblig etmede bu
vazifeyi Ustlenen kimseler olmalidir.

"Halife" kelimesi Ebu Bekr'in zamaninda da bu anlaminda kullaniimaktaydi. Clinki Ebu Bekr'e
biat edildikten sonra sahsen kendisini "Resulullah'in (s.a.a) halifesi" olarak tanitiyordu, mutlak
sekilde kendisini halife olarak nitelendirmiyor; “Resulullah’in halifesi” olarak nitelendiriyordu.
Omer'in Hilafeti Déneminde

Omer hilafetinin baslarinda kendisini "Ebu Bekr'in halifesi" ve bazen de "Resulullah’'in halifesinin
halifesi" olarak tanitiyordu. Bir giin Irak valisi Lebid b. Rabia ve Adiy b. Hatem adindaki
yakinlarindan iki kisiyi bir is i¢in halifenin yanina gonderdi. Bu iki kisi Medine'ye girince Mescid-
un Nebi'de Amr-1 As'la goruserek: Emirt’'l-Muminin‘'den bizim i¢in gérisme izni al dediler. Amr
halifenin yanina giderek "Es selamu aleykum ya Emir-el miminin" dedi. Omer, "Nicin beni bu
lakapla ¢agirdin?" dediginde Amr, Liibeyde ve yanindaki arkadasinin bu adi halifeye verdiklerini
anlatarak dedi ki:

"Bizler miminiz sen de bizim emirimizsin; dolayisiyla sizi Emirt’l-Muminin diye ¢aginyoruz."

O giinden itibaren Omer'i "Emir-il miiminin" diye cagirdilar ve ona bundan baska bir ad
vermediler.[2]

Osman'in Hilafeti Doneminde

Osman'i da hilafeti ddneminde "Emir-iil miiminin" diye cagiryorlardi ve bazen de ona "imam"
diye hitap ediyorlardi. Emevi halifelerinin donemine kadar durum boyleydi.

Emevi Halifeleri DénemindeEmevi halifelerini bazen "Emir-el miiminin®, bazen "imam" ve bazen
de "Halifetullah” diye ¢agiriyorlardi.

Ebu Davud Ehl-i Stinnet'in Sihah-i Sitte'sinden biri olan Siinen‘inde "el-hulefa" babinda soyle bir
rivayet naklediyor:

Haccac Yusuf-i Sakafi bir giin hutbesinde sdyle dedi: "Allah'in halifesi ve sectigi Abdulmelik
Mervan'i dinleyin ve itaat edin!"[3]

Yine Haccac hutbesinde halktan: "O'nun yaninda sizin halifeniz mi tstiindir yoksa sizin
Resullinliz mi? diye soruyordu.[4]

Haccac burada demek istiyor ki, Allah'in halifesi Abdulmelik Mervan, Allah Teala'ya Resul-i
Ekrem'den daha yakin ve daha azizdir!

Yine doneminin meshur fasiklarindan olan, Allah Teala'nin azap ayetlerine 6fkelenerek okla



sarhogken Kur'an'i paramparcga eden ve Ka'be'nin damina ¢ikarak kadeh kaldirip sarap icmek
isteyen[5] Emevi halifesi Velid b. Yezid hilafete gecip islam memleketlerine hakim olunca
"Ermeniyye" valisi bu miinasebetten dolayl yazmis oldugu tebrik mektubunda soyle hitap ediyor
Velide:

"Allah'in halifeligi size miibarek olsun!"[6]

Abbasiler Déneminde Hilafet Lakabi

Bir giin Abbasi halifesi Mehdi'nin meclisinde bir kisi "Velid b. Yezid'e" Zindik ve Kafir diye kifir
etmesi Uzerine halife Mehdi Abbasi ona hitaben dedi ki:

"Allah'in halifeligi bir zindik ve kafire birakilmaktan daha Gstiinddr."[7]

Abbasi halifesi Mehdi demek istiyor ki, Velid b. Yezid "halifetullah” olduguna goére zindik
olamaz!

Yeri gelmisken sunu da hatirlatalim ki, Abbasiler Ehl-i Beyt adina, Hz. Ali'nin (a.s) evlatlarina
haklarini onlara geri gevirmek icin Emeviler'e kargi Ehl-i Beyt taraftarlariyla birlegsmislerdi. Tam
Emeviler'e galip gelmek tizereyken ani bir siyasi hareketle yonetimi ele gecirerek Ehl-i Beyt
taraftarlarini kenara ittiler. Ancak Ehl-i Beyt'in intikamini almak adina Emeviler'e karsi
diismanlik beslemeyi, onlarin ve taraftarlarinin kokini kazimayi kendileri igin bir propaganda
vesilesi olarak koruyorlardi. Ama yukarida gecen olayda Abbasi halifelerinden Gglinciisii olan
Mehdi, Velid b. Yezid'i savunarak "zindik" su¢lamasini onun tzerinden kaldiriyor. Bu da tabii ki
Mehdi'nin onu ve kendisini Allah'in halifesi bildigi ve belkide onun Allah'in halifesi olduguna
inandidi icindir!

Abbasiler'in hilafetinin baglarinda "halife" kelimesi "veliahd" ve "naip" anlaminda kullanilyordu.
Bunu aciklarken de "halifetullah, halifet-i Resulullah, ya halifet-u halifeti Resulullah” diyorlardi.
Abbasiler'in déneminden itibaren hitabe ve mektuplarda "halife kelimesini baska bir kelimeye
izafe etmeksizin tek basina kullaniyor ve bu kelimden sadece "Resulullah'in halifesi"ni
kastediyorlardi. Abbasiler doneminde bir siire de "halife" kelimesini "halifetullah” (Allah'in
halifesi) anlaminda kullandilar; ancak cok gecmeden "halife" kelimesi tekrar "Resulullah'in
halifesi" anlaminda meshur oldu.Bilginler de o tarihten itibaren lligat kitaplarinda "halife"
kelimesini soyle aciklamislardir:

“Halife: Birinin yerine gegen ve onun makaminda oturan kimse, en biyuk sultan. Seriatta:
Kendisinden Ustiini olmayan en biyiik imam."[8]

2- imam ve imamet

"Imam" kelimesi salat, zekat, hac kelimeleri gibi Arap liigatinde olan, ancak islam'da onlar icin
bir takim sart ve kurallar belirtilen ve sonugta cahiliye dénemindeki anlamindan ¢ikarak farklh bir

anlam kazanan kelimelerdendir. Ornegin telbiye denilen "lebbeyk" demek hacc farizalarindan



biridir. Cahiliye Araplari da telbiye soyliyorlardi, ancak bunu sdylerken Allah Teala'nin neuzu
billah ortagi oldugunu dile getiriyorlardi. Cahiliye araplari soyle diyorlardi: "Lebbeyk la serkie lek,
illa serikun huve lek" (Lebbeyk, bir serikten ve ortaktan bagka senin serik ve ortadin yoktur.)
Ancak telbiyenin islam'daki anlami cahiliye donemindeki anlamindan tamamen farkhdir.
islam'da telbiye soyledir:

"Lebbeyk Allahumme lebbeyk, lebbeyk la serike leke lebbeyk, innel hamde ven nimete leke vel
miilk, la serike leke lebbeyk" (Lebbeyk ya Rabb lebbeyk, Lebbeyk senin ortagin yoktur lebbeyk,
dogrusu, hamd, nimet ve miilk -saltanat- senindir lebbeyk, senin ortagin yoktur lebbeyk).
Cabhiliye doneminde "talak" kelimesi vardi ve erkek esinden ayrilmak -esini bogsamak- icin hi¢ bir
sart ve kural olmaksizin "kuntu ve febintu" kelimesini sdyleyerek onu bosuyordu ve ondan sonra
kadin ve erkek her biri kendi yoluna gidiyorlardi.

islam'da da "talak" kelimesi vardir, ancak kari-kocanin bosanabilmeleri igin bir takim sart ve
kurallar belirtilmis ve bu igin dogru bir sekilde gerceklesmesi icin o sart ve kurallara uyulmasi
sart bilinmistir.

Salat kelimesi de Arapg¢a’da "dua" anlamindadir. islam da bu kelimeyi kullanmistir. Ancak bu
kelimenin islam'da kullanildigi anlam liigatteki anlamiyla farkhidir. Salat kelimesi islam'da 6zel
sart ve kurallar altinda yerine getirilen 6zel bir takim hareketler ve belli bash ayet ve dualarn
okumak icin kullanilmistir ki ona "namaz" demekteyiz.

Buna nazaran diyoruz ki, hac, talak ve salat kelimeleri gerci islam'dan 6nce de Arapca'da
vardiysa da, ancak bunlarin her birinin énceki anlamlariyla tamamen farkli olan 6zel anlamlar
vardl. islam'da 6zel anlami olan veya bir takim &zel hareket ve sartlar alan bu kelimelere "ser-i
kavram" denilmektedir. Dolayisiyla, Mislumanlarin kullandigi hac, talak ve salat kelimeleri ser'i
ve islami istilahlardir.

imam ve imamet kelimesi de boyledir. Ciinkii "imam" Arap liigatinde kilavuz ve éncii "imamet"
ise kilavuzluk anlamindadir. islam da bu kelimeyi bu anlamda kabul ederek kullanmis, ancak
Ozel bir takim sartlarla onu Arap ligatindeki anlamindan ayirmigtir. Dolayisiyla, genel olarak
imam ve imamet kelimesi de hac, talak ve salat kelimeleri gibi ser'i ve islami bir istilahtir.
islam'da bu kelime kullanilirken Arap liigatinde olan genel imamet ve kilavuzluk
kastedilmemektedir.

Bunlar dikkate alarak simdi imam ve imamet bahsine girip Ehl-i Beyt mektebi agisindan bunu
inceleyelim.

Ehl-i Beyt Mektebinde imam ve HalifeDaha 6nce de dedigimiz gibi islam'da dahalife kelimesi
ligatte kullanildi§i anlamda kullanilmaktadir. Halife kelimesinin liigat anlamina bu mektebe

gore nazaran Ehl-i Beyt mektebi izcileri imam ve Resulullah'in (s.a.a) halifesi i¢in su sartlari



gerekli bilmislerdir:1- imam Masum OlmalidirAllah’in hiikiimlerini ve islam akaidini teblig
etmekle gorevli olan Resulullah (s.a.a) masum oldudu icin onun yerine gegecek olan kimse de
bu 6zelliklere sahip olmalidir. Yani tam bir giivenle emir ve nehiyleri kabul edilip uyulabilmesi
igin imam da giinah ve hata islemekten masum ve korunmus olmalidir. Giinkii imam da diger
insanlar gibi glinah ve hata igler, fasik ve zalim olursa onun emir ve nehiyleri sahsi duygularina
dayanabilir ve insanin boyle birini Resulullah'in (s.a.a) halifesi bilerek iman ve varliginin
mukadderatini onun eline birakmasi nasil farz olabilir?

2- imam Allah Tarafindan Tayin Olmalidir

Allah'tan baska hi¢ kimse insanlarin igini bilmediginden Resulullah'in (s.a.a) yerine oturacak
halifeyi de -ki masum olmasi gerekiyor- Allah Teala tayin etmeli ve peygamberi vasitasiyla onu
halka tanitmalidir.

Buna binaen, imami tanitmak peygamberin vazifesidir. Peygamber kendisinden sonra
dimmetinin vazifelerini bilmeleri ve sapikliga diigsmemeleri icin kendisinden sonraki imami
tanitmak zorundadir. Bakara suresinin 124. ayeti bunun icin en iyi delildir:"

-0 zaman ibrahim'e:- Seni siiphesiz insanlara imam kilacagim demisti. -ibrahim:- Ya
soyumdan olanlar? deyince -Allah:- Zalimler benim ahdime erisemez demisti."

Dolayisiyla, imamet Allah Teala'nin ahit ve emanetidir ve Resulullah (s.a.a) Allah Teala'nin diger
emirlerini teblig edip insanlara ulastirdigi gibi O'nun imamet vazifesini kime biraktigini ve boyle
bir ahdi kimlere verdigini de bildirmektedir. Ayette acgik¢a belirtildigi Gizere Allah tarafindan
bdyle bir ahid tam anlamiyla zalim bir kisiye yapilmaz, kendisine veya digerlerine nasil olursa
olsun zulmeden bir kimse yiice imamet makamina layik olmaz. Masum kelimesinin mana ve
mefhumu da aynen budur.

Ancak ismet ve masumiyet meselesine girmeden once bilinmesi gerekir ki, imam, bilfiil
hukumet guctne sahip olmasa bile immetin 6nder ve kilavuzu demektir. Yani halka hikimet
etmek imametin sarti degildir. Hz. ibrahim (a.s), immetinin imamiyd, fakat hakimiyete
ulasmamisti. Hz. ibrahim'in (a.s) soyundan olan Hz. isa (a.s) da imamdi ama hakimiyete
ulasmamisti. Resul-i Ekrem'de (s.a.a) hicretten dnce Mekke'de imamdi ama egemelik kurmus
degildi. Elbette bu, hak islam hiikiimetinin imamet ve rehberlikle birbirinden farkli iki ayri sey
oldugu anlaminda degil. Tam aksine, imam oldugu zaman islam'da onun riza ve teyidi disinda
hicbir hiikiimet mesru olmaz. Yine bilinmesi gerekir ki, Hz. ibrahim (a.s), Hz. isa (a.s) ve hatta
Mekke'den Medine'ye hicret etmeden 6nce Resulullah'in (s.a.a.) hiikkiimet ve yonetimde
olmamalar onlardan imametin alinmasina sebep olmadigi gibi, imamin hakim ve hikimet
makaminda olmamasi onun immete imametinin olmamasina sebep olmaz.

imamin vazifesi, s6z ve hareketleriyle islam ahkamini ve akaidi halka tebli§ etmek ve onlari



tahriflerden korumaktir.

imam, bazen bu hiikiim ve akaidi dogrudan dogruya vahiy yoluyla Allah Teala'dan alir; bu
durumda ona "resul” ve "peygamber” denir. Bezen de imam bu hikimleri, emir ve nehiyleri
peygamberden alarak onu teblig eder; bu durumda o imama peygamberin vasisi denir.

Bu vazifenin asil mihveri sadece Allah Teala'nin hiikiimlerini teblig etmektir.

Simdi konumuza gegerek Kur'an-1 Kerim ve Resulullah'in (s.a.a) hadisleriyle imamlarin
masumiyetini inceleyelim.

Tathir Ayetinin inisi Ebu Talib'in torunu Abdullah Cafer'den sdyle nakledilmektedir: Resulullah
(s.a.a) Allah'in rahmetinin inmek lizere oldugunu goériince buyurdu ki: "Soyle yanima gelsinler,
soyle yanima gelsinler!"Safiyye: Kimler, ya Resulullah? diye sordu.Resulullah: "Ehl-i Beyt'im: Ali,
Fatima, Hasan ve Hiiseyn diye buyurdu..Bu dort kisi huzuruna c¢ikinca Resulullah (s.a.a)
uzerindeki abayi onlarin Ustline ¢ekerek ellerini goge kaldirip sdyle buyurdu:

"Ya Rabbi! Bunlar benim Ehl-i Beytim'dirler. O halde Muhammed ve Ehl-i Beyti'ne selam
gonder."

O sirada Allah Teala bu ayeti indirdi:

"Ey Ehl-i Beyt, gercekten Allah, sizden her tirli pisligi gidermek ve sizi tertemiz kilmak ister."
(Ahzab/33)[9]

Umm-Gl Miminin Aige der ki: O aba siyah nakiglari olan yiinden dokunmustu.

Umm-il Miiminin Aise, Resulullah'in Ali, Fatima, Hasan ve Hiiseyin'i o abanin altinda
topladigini Tathir ayetinin bu dort kisi hakkinda nazil oldugunu ve Resulullah'in bu ayeti onlar
hakkinda okudugunu vurgulamistir.[10]

Sahabeden Vasele b. Askaa'den nakledilen bir rivayette soyle yer almaktadir: "Resulullah (s.a.a)
Ali ve Fatima'yl yanina ¢agirarak karsisinda oturttu, Hasan ve Huseyin'i de dizlerinin tGzerinde
oturttu ve..."[11]

Bir rivayete gére Umm-iil miiminin Umm-{ Seleme soyle diyor: “Tathir ayeti nazil olduktan
sonra Resulullah'a: Ben de Ehl-i Beyt'ten miyim? dedim. Resulullah buyurdu ki: Senin akibetin
hayirdir; sen Resulullah'in zevcelerindensin[12]

Bunlardan baska Tathir ayeti ve inis sebebini Abdullah b. Abbas,[13] Resulullah'in evlat edindigi
Omer b. Ebi Selme,[14] Ebu Said-i Hudri,[15] Sa'd b. Ebi Vakkas,[16] Enes b. Malik[17]... gibi
meshur sahsiyetler rivayet etmiglerdir.

Resulullah'in (s.a.a) Ehl-i Beyt'inden de bazilari kendi makam ve mevkilerini ispatlamak icin
Tathir ayetini delil géstermislerdir. Ornegin:

1- Resulullah'in buyiik torunu Hasan b. Ali, Kufe mescidinin minberinde Tathir ayetine ve bu

ayetin inis sebebine dayanarak bu agidan kendi makam ve mevkisini oradakilere



aciklamistir.[18]

2- Ali b. Hiiseyn Zeynulabidin Sam mescidinin minberinde Yezid ve taraftarlari ve mescidde
hazir olan Mislimanlar karsisinda Tathir ayetine istinaden kendi makam ve mevkisini
aciklamisg, Yezid ve diger Umeyye Ogullari'nin Ehl-i Beyt hakkindaki zuliim ve haksizliklarini ifsa
etmistir.[19]

Resulullah'in Ehl-i Beyt'i Tanitimi

Tathir ayetinin Resulullah (s.a.a), Ali, Fatima, Hasan ve Hiiseyi (a.s) hakkinda inmesinden sonra
Resul-i Ekrem (s.a.a) kag ay boyunca devamli sabah namazlarinda Ali ve Fatima'nin evlerinin
kapisina gelerek evdekilere “size selam olsun ey Ehl-i Beyt” diye hitap ediyor ve sonra Tathir
ayetini okuyarak sabah namazinin vaktinin geldigini onlara bildiriyordu.

ileride onlarin yerine baskalarinin Ehl-i Beyt olarak tanitilmasini dnlemek icin Resulullah'in
(s.a.a) bu hareketini Mescid'de ve ashabindan bir grubun goézleri 6niinde uzun siire
tekrarlayarak amelen Kur'an-1 Kerim'in kastettigi Ehl-i Beyt'i onlara tanitiyordu.

Resulullah'in (s.a.a) bu hareketini sahsen gorerek nakleden sahabilerin sayilari oldukga coktur.
Biz burada onlarin meshurlarindan bazilarina deginecegiz:

1- Abdullah b. Abbas diyor ki: Dokuz ay boyunca Resulullah'in (s.a.a) her giin namaz vakti Ali b.
Ebi Talib'in kapisinin 6niinde durarak soyle buyuruyordu: "Allah'in 6zel selami, rahmet ve
bereketleri siz Ehl-i Beyt'in tGzerine olsun." Sonra su ayeti okuyordu "Ey Ehl-i Beyt, gercekten
Allah, sizden her tirli pisligi gidermek ve sizi tertemiz kilmak istiyor." Daha sonra "Rabbiniz
size rahmet etsin; namaz vaktidir." diyordu.

Resulullah (s.a.a) bu hareketini her giin bes kere namaz vakitleri tekrarliyordu.[20]

2- Resul-i Ekrem'in (s.a.a) azat etmis oldugu kolesi Ebu Hamra'dan (Hilal b. Haris) soyle
rivayet edilmigtir:

Medine'de sekiz ay boyunca dikkat ettim Resulullah (s.a.a) bir kere degil, her giin sabah namazi
vaktinde evden ¢ikarak Ali'nin evinin kapisinin 6niinde durup ellerini kapinin iki tarafina
birakarak evdekilere hitaben soyle buyuruyordu: "Ey Ehl-i Beyt, gercekten Allah, sizden her trld
pisligi gidermek ve sizi tertemiz kilmak istiyor."[21]

3- Resulullah'in (s.a.a) sahabilerinden olan Ebu Berzeh diyor ki:

"Yedi ay Medine'de Resulullah'la (s.a.a) namaz kildim. Bu siire icerisinde gordiim ki, her zaman
Resul-i Ekrem (s.a.a) namaz kilmak igin evden ¢iktiginda Fatima'nin kapisinin dniinde durarak
Tathir ayetini okuyordu."[22]

4- Enes b. Malik, Tathir ayeti indikten sonra Resulullah'in alti ay boyunca Hz. Ali ve Fatima'nin
kapisina gelerek bu isi tekrarladigini séylemektedir.[23]

Daha dnce de sdyledigimiz gibi ashaptan bir cogu Resulullah'in (s.a.a) Tathir ayeti indikten



sonra Ehl-i Byet'ini bu yolla tanittigini nakletmislerdir. Bu konuda sadece Resulullah'in (s.a.a)
bu isi ne kadar devam ettiginde ihtilaf vardir.

Allah Teala bu ayette 6zellikle Resulullah'in (s.a.a) zamaninda masumlarin varligindan haber
vermis, Resul-i Ekrem (s.a.a) de abasini onlarin {izerine 6rtmekle ve aylarca ashabinin gézi
onunde onlarin evinin dnunde durup Tathir ayetini okumakla Ehl-i Beyt'inin masumlarini
herkese tanitmis ve bu hususta hig bir glipheye yer birakmamistir.

Yine Tanitma

Her iki mektebin kabul ettigi, imamlarin masumiyetine dair Ehl-i Beyt mektebinin en blyuk delili
olan Tathir ayetinin nazil olmasinin pesinden Ehl-i Beyt'i tanitmada Resulullah'in (s.a.a) sahsen
s0z ve hareketleriyle hadisler ve ashabin sozlerinin arasindan Kisa hadisini 6zetle inceledikten
sonra simdi Resul-i Ekrem'in (s.a.a) kendisinden sonra immetin imam ve onderlerini tanittigi
diger yerleri inceleyelim. Ama her seyden 6nce Resulullah (s.a.a)'in Allah tarafindan bir emir
olmaksizin bos ve kendi yanindan hi¢ birgeyi teblig etmeyecegini dikkate almak gerektigini de
hatirlatalim. Cinkl Kur'an-1 Kerim bu hususta buyuruyor ki: "O, hevadan -kendi istek, diistince
ve tutkularina gore- konusmaz. O -sdyledikleri-, yalnizca vahiy olunmakta olan bir vahiydir."
(Necm/3-4)

Resul-i Ekrem'in (s.a.a) imametten Bahsettigi Yerler

Resulullah (s.a.a) miinasip durumlarda Ehl-i Beyt imamlarinin imametlerinden bahsederek
acikca bu alanda agiklamada bulunmustur. Bu agik nassi iki gruba ayirmak miamkundir: 1-
Resulullah'in (s.a.a) onlarin imametlerinden genel ve toplu olarak bahsettigi naslar. 2- Belli bir
kisinin imametinden bahsettigi naslar.

Simdi bu ikisini ayri ayri inceleyelim:

1- Resulullah'in (s.a.a) Toplu olarak Biitiin imamlar Hakkindaki BuyruklariVeda Haccinda
Sekaleyn Hadisi bliylik Ehl-i Stinnet bilginlerinden olan Tirmizi, Cabir b. Abdullah-i Ensari'den
naklen soyle diyor:[24]

Resulullah (s.a.a) veda haccinda, Arefe giinii "Kasvi" adindaki devesinin lizerinde oturdugu
halde soyle buyurdugunu duydum:

"Ey millet! Ben kendimden sonra sizin aranizda dyle bir sey birakiyorum ki, ona sarilacak
olursaniz asla sapmazsiniz. O, Allah'in kitabi ve itretim Ehl-i Beyt'imdir."

Tirmizi diyor ki: Bu hadisi Ebu Said-i Hudri, Zeyd b. Erkam ve Huzeyfe b. Useyd de rivayet
etmislerdir.

Gadir-i Hum'da Sekaleyn Hadisi

Sahih-i Mislim, Misned-i Ahmed, Stinen-i Daremi, Stinen-i Beyheki ve diger kitaplarda Zeyd b.

Erkam'dan naklen soyle rivayet edilmistir:[25]



Resulullah (s.a.a) Mekke ve Medine arasinda su alinan Gadir-i Hum denilen yerde bir hitabede
bulunarak konugmasi arasinda sdyle buyurdu:

"Sunu bilin ki, ben de bir beserim. Yakin zamanda Allah'in elgisi gelecek ve ben davetine icabet
edecedim. Ben aranizda iki paha bigilmez seyi birakiyorum: O ikisinden biri iginde nur ve
hidayet olan Allah'in kitabidir. Allah'in kitabini alin ve ona simsiki sarilin ve... Digeri ise Ehl-i
Beyt'imdir..."

Bu hadis Sahih-i Tirmizi ve Miisned-i Ahmed'de soyle nakledilmistir:[26]

"...Ben sizin aranizda oyle bir sey birakiyorum ki, benden sonra ona sarilacak olursaniz asla
sapmazsiniz. Biri digerinden daha 6nemli olan -o iki sey- gokyiziinden yeryiziine uzanmis bir
ip olan Allah'in kitabi ve digeri itretim (6z yakinlarim olan) Ehl-i Beyt'imdir. Bu ikisi havuzun
basinda bana kavusuncaya kadar asla birbirlerinden ayriimazlar. O halde benden sonra o ikisine
nasil davranacaginiza dikkat edin."

Bu hadis Mistedrek-iis Sahihayn'de soyle gegcmektedir:[27]

"Yakinda ¢agrilacagim ve -¢agriya- icabet edece@im, ben sizin arasizda iki degerli sey
birakiyorum ki biri digerinden daha Gstinddr: Allah'in kitabi ve itretim -Ehl-i Beyt'im-. Bu ikisine
nasil davranacaginiza dikkat edin. Bu ikisi havuzun -Kevser'in- basinda bana kavusuncaya
kadar birbirinden ayrilmazlar.

Baska bir rivayette de soyle nakledilmektedir:[28]

"Ey millet! Ben sizin aranizda iki sey birakiyorum, bu ikisine uysaniz asla sapmazsiniz. O ikisi
Allah'in kitabi ve itretim Ehl-i Beytim'dir."

Hakim kitabinda sdyle yaziyor:

"Bu hadis Buhari ve Mislim'e gore sahihtir."

Bu hadis Misned-i Ahmed'de, Hilyet-ul Evliya'da ve diger Ehl-i Siinnet ve Sia kaynaklarinda
baska tabirlerle nakledilmistir.[29]

Yukardaki hadiste Resulullah (s.a.a) hayatlarinin son yilinda kendisinin de beser oldugunu,
yakinda Allah'a dénecegini ve bu diinyadan diger diinyaya go¢gmek lizere Hakk'in davetine
lebbeyk diyerek icabet edecegini haber veriyor. Resulullah (s.a.a) kendisinden sonra vuku
bulacak olaylardan dolayi islam ve Miisliimanlar icin endiseleniyor ve bu endisesinden dolay!
diyor ki:

“Ben sizin aranizda iki sey birakiyorum; onlara sarilarak hiirmetlerini koruyup emirlerine
uydugunuz middetcge asla sapmazsiniz.

Bu iki seyden, biri digerinden daha degerlidir. Biri Allah tarafindan inen emirleri kapsamina alan
Allah'in kitabi ve digeri Aba hadisinde isimleri gecen benim itretim ve Ehl-i Beytimdir. Allah'in

kitabi ve benim Ehl-i Beyt'im olan bu ikisi birbirinden ayrilmaz ve biri digerine tercih verilmez.



Allah Teala'nin bitin hikiumleri bu ikisinden alinmali 6grenilmelidir. Kur'an-1 Kerim'i beyan
eden, tefsir eden ve hikimlerini teblig eden Ehl-i Beyt 'tir. Kur'an ve Ehl-i Beyt kiyamet giini
bana varincaya kadar birbirlerinden ayrilmazlar.”

Resulullah (s.a.a) bu sozleri bir kere Arafat'da, bir kere de Gadir-i Hum'da dile getirmistir.

Ehl-i Beyt hakkindaki yukaridaki ayet ve hadisler Resulullah'tan (s.a.a) sonra immetin imami
olan 12 Ehl-i Beyt imamlarini kapsamina almaktadir. Bunu bizzat Resulullah (s.a.a)'in
hadislerinden ve her imamin sonraki imami tanitmasindan anlamak mumkudndur.

Dipnotlar

[1] Ehl-i Beyt Mektebi kaynaklarindan: Meani-il Ahbar, s.374; Uyun-ul Ahbar, c.2, s.36; Men La
Yahzuruh-ul Fakih -Gaffari-, c.4, s.420; Bihar-ul Envar -Meclisi- ¢.2, s.145.

Ehl-i Stinnet kaynaklarindan: Mecma-uz Zevaid-i Haysemi, c.8, s.126 el-Feth-ul Kebir, c.1,
$.233; Muhaddis-il Fazil -Hasan b. Abdurrahman-i Ramhormuzi- s.163; Kavaid-ul Tahdis -
Kayimi- s.48 Tarafi ve digerlerinden naklen.

[2] Tarih-i Hulefa -Suyuti-, Evveliyat-1 Omer babi, s.138.

[3] Tarih-i Hulefa -Suyuti-, Evveliyat-1 Omer babi, s.138.

[4] Stinen-i Ebu Davud, c.4, s.210.

[5] Stinen-i Ebu Davud, c.4, s.209 Hulefa babi.

[6] Muruc-uz Zeheb -Mesudi-, ¢.3, s.216; Futuh-ul A'sem, c.8, s.137; Tarih-i ibn-i Kesir, c.10,
s.2 ve c.10, s.7-8.

[7] Tarih-i ibn-i Kesir, c.10, s.4.

[8] Tarih-i ibn-i Kesir, c.10, s.8.

[9] el-Akreb-ul Mevarid, "halife" kelimesi, 1889 Beyrut basimi.

[10] Sahih-i Mislim, "Fezail-i Ehl-i Beyt " babi, c.7, s.130, hadis: 2424; Mistedrek-us Sahihayn,
c.3, s.147; Taberi, Dirr-il Mensur-i Suyuti, Zemahseri, Razi ve... tefsirleri; Stinen-i Beyhaki, c.2,
s.149 ve diger kaynaklar.

[11] Mustedrek-us Sahihayn, c.3, s.147.

[12] Tefsir-i Suyuti, c.5, s.198-199; Sahih-i Tirmizi, c.13, s.248; Miisned-u Ahmed, c.2, s.292
ve c.6, s.306; Usd-ul Gabe, c.4, s.29 ve c.2, s.297; Tahzib-ut Tahzib, c.3, s.297; Mustedrek-us
Sahihayn, c.2, s.147, 416, Siinen-i Beyhaki, c.2, s.150; Usd-ul Gabe, c.5, s.289, 521; Tarih-i
Bagdad, c.9, s.126.

[13] Misned-u Ahmed, c.1, s.330; Hasais-un Nesai, s.11, Riyaz-un Nazara, c.2, s.269,
Mecma-uz Zevaid, c.9, s.119-207; Tefsir-i Suyuti.

[14] Riyaz-un Nazara, c.2, s.269, Mecma-uz Zevaid, c.9, s.119-207; Suyuti'nin Dirr-il Mensur



tefsiri.

[15] Tefsir-i Suyuti, Tarih-i Bagdad, c.10, s.278, Mecma-uz Zevaid, c.9, s.167-169.

[16] Hasais-un Nesai, s.4 - 5; Sahih-i Tirmizi, c.3,s.171-172.

[17] Sahih-u Tirmizi, c.13, s.248, Mecma-uz Zevaid, c.9, s.206; Tefsir-i Taberi; Suyuti.

[18] Muistedrek-is Sahihayn, c.3, s.172; Mecma-uz Zevaid, c.9, s. 146 ve 172.

[19] Tefsir-i Taberi, Tathir ayetinin tefsiri hakkinda.

[20] "ve'mur ehleke ayetinin tefsirinde ibn-i Abbas'in rivayeti Suyuti-nin Diirr-il Mensur'unda ve
yine Mecma-uz Zevaid, c.9, s. 168'de gelmistir.

[21] istiab, c.2, s.598; Usd-ul Gabe, c.5, s.174, Mecma-uz Zevaid, c.9, s. 168.

[22] Mecma-uz Zevaid, c.9, s. 169.

[23] Misned-u Ahmed, ¢.3, s.252; Miisbed-u Tayalsi, c.7, s.274, hadis:2059; Usd-ul Gabe, c.5,
s.521; Taberi ve Suyuti tefsirleri.

[24] Sahih-i Tirmizi, c.13, s.199, "Menakib-i Ehl-ul Beyt" babi; Kenz-il Ummal, c.1, s.38.

[25] Sahih-i Mslim, "Fezail-i Ali b. Ebi Talib" babi; Miisned-i Ahmed, c.4, s.366. Siinen-i
Daremi, c.2, s.431 Ozetle; Slinen-i Beyhaki, .2, s.148 ve c.7, s.30; Muskil-ul Asar-i Tahavi, c.4,
s.368. Biz bu hadisi Sahih-i Mislim'den naklettik.

[26] Sahih-i Tirmizi, c.13, 5.201; Usd-ul Gabe, imam Hasan'in hayati béliimiinde. Diirr-iil
Mensur-i Suyuti Sura suresinde "el-Meveddet" ayetinin tefsirinde.

[27] Mustedrek-us Sahihayn, c.3, s.109; Hasais-un Nesai, s.30, Miisned-i Ahmed, c.3, .17,
Tabakat-i ibn-i Sa'd, c.2, s.2; Mecma-uz Zevaid-i Haysemi, .9, s.163; Kenz-iil Ummal, c.1,
s.47-48 ve 97.

[28] Miistedrek-us Sahihayn, c.3, s.109 ve bu anlama yakin olarak c.3, s.148.

[29] Misned-i Ahmed, c.4, s.368-371 ve yine c.5, s.181; Tarih-i Bagdad, c.8, s.442; Hilyet-ul
Evliya, c.1, 5.355 ve c.9, s.64; Usd-ul Gabe, c.3, s.147; Mecma-uz Zevaid-i Haysemi, c.9,
.5.163-164



